Le donne
nell'impero romano

Nicola Criniti

"Ager Veleias", 20.11 (2025) [www.veleia.it]

1. Prologo [Pp. 4-6]
2. Abbreviazioni delle raccolte e delle opere citate [pp. 7-8]

3. «Aut liberi ... aut servi»: subalterni e subalternita
nell'ltalia romana [pp. 9-28]




1. Storia dei subalterni, storia quotidiana, colta divulgazione. 2. Acribia; fonti
letterarie (oligarchiche e maschili), archeologiche ed epigrafiche; memoria personale
e onomastica. 3. Subalternita ed emarginazione; aspettative e speranze di vita;
cittadini e non cittadini, dominanti e subalterni: plebei, liberti e schiavi (di citta e di
campagna), lavoratori, soldati. 4. Donne, figli, bambini. 5. Donna pagana, donna
cristiana: inferiore, sottomessa, imbelle, silenziosa, invisibile — matrona, serva,
prostituta; libido maschile e, deprecata, femminile. 6. Rimozione e attesa della morte,
angoscia del tempo che fugge inesorabile. 7. Sfruttati ed esclusi nella societa italica.

4. «Matrona»: la donna agli albori dell'impero romano [pp. 29-60]

1. Le donne romane secondo l'uomo antico e l'uomo moderno. 2. Femminilita da
esorcizzare; inferiorita, dipendenza, invisibilita, debolezza delle donne. 3. Riti di
passaggio; nascita, infanzia, adolescenza; fidanzamento, matrimonio; vecchiaia; la
donna «maschio sterile»; la parola, la mobilita, I'autonomia; I'onomastica. 4.
Sessualita, eros, coniugalita; abbigliamento, acconciature, nudita; corteggiamento,
innamoramento, gelosia, desiderio, passione. 5. Repressione e atarassia coniugale;
vergini e matrone da rispettare, prostitute da frequentare, concubinae da mantenere;
I'amore sicuro. 6. «Molestie» del matrimonio; adulterio, ripudio, divorzio. 7. Donne
plebee; mogli: madri e collaboratrici domestiche qualificate; affetto, rispetto, fedelta
maritale; vedove ed ereditiere: ansie maschili. 8. Le donne, eterne, invisibili e
misconosciute "minorenni"; dignita e consapevolezza femminili nella storia e
predicazione di Gesu Cristo. 9. Appendice. |l pieno diritto alla vita socio-politica e al
voto delle donne nell'ltalia moderna.

5. «Diaboli ianua»: la donna cristiana nei primi secoli
dell'impero romano [pp. 61-81]

1. Le donne, da Gesu Cristo ai discepoli (Paolo, Apologisti, Padri della Chiesa); Eva
e Maria: sessualita e verginita; peccato originale, peccato della carne, "buon" sesso:
sospetti e paure delle gerarchie e del magistero ecclesiastici, diffidenze collettive. 2.
Indifferenza, esorcizzazione e rifiuto del femminino nella cultura paleocristiana
(maschile): esclusivo fine procreativo del matrimonio; emancipazione "a vista" e
controllata della donna. 3. Cristiane casalinghe e coniugate, deboli e fragili: custodi
e sorelle del marito generatore; estraneita ed esclusione nella vita liturgica e civile
per le matrone, minorita nella vita quotidiana per le subalterne. 4. Il corpo e la nudita:
miti e tabu maschili, nevrosi ascetiche femminili. 5. Abbigliamento e cure di bellezza:
negazione della femminilita, ritenuta via maestra alla prostituzione; invisibilita e
sottrazione delle vergini agli occhi del pubblico.

6. «La bestia selvaggia»: I'eros (coniugale)
nella comunita paleocristiana [pp. 82-106]

1. Inferiorita, invisibilita e sottomissione nel corpo e nello spirito della condizione
coniugale; superiorita apodittica e ossessiva della condizione verginale. 2.
Femminilita aggressiva e tentatrice: sessuofobie e misoginie clericali;
declassamento e degradazione etico-sociale del matrimonio, solo procreativo e




moderato remedium concupiscentiae; diversita e impurita delle donne:
mestruazione, parto, ...; la madre, segno e simbolo di stabilita e di poche pretese. 3.
Eros coniugale (mal) tollerato e "disimpegnato”, finalizzato alla discendenza per |l
marito, riprovato per la moglie; ridimensionamento epocale del matrimonio ad opera
di asceti e moralisti misogini; adulterio e (rifiuto del) divorzio. 4. Negazione della
libido femminile: dalle nozze sponsali alle nozze spirituali; il paradosso coniugale e
il paradosso verginale; condanna di lunga durata del piacere, anche (e soprattutto?)
coniugale; rifiuto del sesso, rifiuto della donna. 5. Svalutazione e declassamento
canonici del matrimonio a fronte dello status consacrato e ordinato; la rivoluzione
della scelta verginale: diaconesse, "vergini", "vedove", ...; inferiorita e invisibilita
atavica della moglie / madre in una societa gerarchica e celibataria; unica speranza
di promozione per la donna: diventare «maschio». 6. Omologazione all'uomo,
snaturamento del femminino; affermazione di martiri e vergini anche
nell'immaginario collettivo; al di la di ogni pregiudizio ed estremismo, le donne ... 7.
Appendice. Il matrimonio nell'utopia fantapolitica del "Big Brother" ("Grande
Fratello") di George Orwell.

7. «Parricida»: la donna e I'aborto nel mondo antico [pp. 107-126]

1. Limitazioni, elusioni, negazioni, della nascita (contraccezione, aborto,
esposizione, ...): responsabilita (?) della donna, irresponsabilita dell'uomo; mortalita
neonatale e infantile, possibilita di vita per femmine e maschi nati vivi; pratiche
anticoncezionali: metodi e problemi; irrilevanza e invisibilita della gestante /
partoriente, statuto (inesistente) del feto; rischi di morte durante e dopo le doglie; il
pater familias, insindacabile regista della nascita. 2. Ricette anticoncezionali e
abortive; riprovazione e repressione dell'interruzione di gravidanza, dalla
Mesopotamia all'ltalia: il diritto e I'opinione pubblica; donne come beni collettivi, ma
abbandonate a sé stesse. 3. Tecniche abortive: strumenti chirurgici e meccanici,
metodi empirici, decotti e pozioni medicali / vegetali; vie del sapere: levatrici,
prostitute, nutrici, "farmaciste", medici, ciarlatani, ...; luoghi di preparazione e
vendita: tabernae, mercati, angiporti, case, ...; abortivi e aborti di ricche e di povere
nell'ltalia repubblicana e imperiale: sempiterne distinzioni socioeconomiche. 4.
Donne dei ceti medio-alti, donne dei ceti bassi e infimi, schiave: cause e motivazioni
delle scelte abortive; controllo e regolazione della fertilita; condanna civile e giuridica
— di aborto, esposizione, infanticidio — nell'alto e nel tardo impero: su basi scientifico-
statuali (pericolo di crescita zero) ed etico-teologiche (difesa integrale della vita da
parte cristiana, ma non solo ...). 5. Negazione, disistima e invisibilita del femminino
durante e dopo la gestazione in asceti e moralisti pagani e cristiani: la "sconcia"
attesa di un figlio (in ogni caso da tutelare); valutazioni e condanne canoniche e
popolari dell'interruzione di gravidanza e dell'infanticidio; scomunica ecclesiastica
per chi abortisce: e reclusione / rifugio in monastero per le matrone, espulsione dalla
societa civile per le donne del popolo; la storia, inesorabilmente, si ripete ...

8. Le donne nell'impero romano: mini biblio-sitografia
recente (in lingua italiana) [pp. 127-130]




1. Prologo’

... Si pud raccontare la stessa storia,
senza farne la solita storia.?

Sul mondo e sulle problematiche delle donne romane, specie subalterne, sulla loro
condizione, sui loro comportamenti privati e sulla (bassa) valutazione goduta da parte degli
uomini contemporanei, ho molto parlato e ragionato in vari curricula accademici dell'ateneo
parmense, in tanti corsi di aggiornamento e interventi pubblici, leggendo e discutendo negli
ultimi quarant'anni — a Bolzano, Brescia, Correggio (RE), Milano, Parma, Piacenza, Reggio
Emilia, Sirmione (BS), Verona — testi parziali e di differente articolazione, alcuni poi editi a
stampa e in retes.

Per una continua, feconda e ammirata frequentazione del "femminino" antico (e non
solo ...), per continue ricerche storiche e per innata curiositas, ho peraltro lavorato e
prodotto numerosi altri contributi al riguardo su carta e in Internet: causa ed effetto sono
stati i "miei" fortunati libri Gli affanni del vivere e del morire. Schiavi, soldati, donne, bambini
nella Roma imperiale (1991; 2 ed., 1997)* e "Imbecillus sexus". Le donne nell'ltalia antica
(1999)°.

Quest'ultima opera, diffusa un po' dappertutto e rapidamente esaurita, & stata
bruscamente travolta — con il volume collettaneo Gli affanni del vivere e del morire — dalla
repentina chiusura della casa editrice e dal suo assorbimento in una azienda tipografica,
che lascid cadere la prevista nuova edizione.

Nessuna meraviglia, tuttavia: la storia dei testi scientifici, purtroppo, conosce bene
queste vicende ...

In ogni caso, come avevo gia preannunziato®, I'no rimessa in parziale circolazione negli anni
scorsi, ripresentandola in rete, "a puntate" e poi in versione provvisoria’, mantenendone
pero sostanzialmente lo spirito e la struttura.

Un lavoro in me connaturato, ricco di suggestioni e spunti, ancora attuale e vitale,
sull'«imbecillus sexus»® (in un italiano patriarcale e maschilista: «sesso debole») in eta

" Nelle note seguenti sono offerte solo le fonti antiche principali (elenco delle abbreviazioni delle raccolte e
opere citate nel capitolo 2): una sintetica biblio-sitografia recente in lingua italiana & presentata nel capitolo 8.
2 P. Colombo, History Telling. Esperimenti di storia narrata, Milano 2020, p. 160.

3 Elenco dettagliato in N. Criniti, «/mbecillus sexus»: donne in Roma antica, "Ager Veleias", 11.18 (2016), p.
117 e nota 692 [www.veleia.it], cui si aggiungera Id., Donne a Roma, "Ager Veleias", 17.10 (2022), pp. 1-121
[www.veleia.it].

4 N. Criniti, Gli affanni del vivere e del morire. Schiavi, soldati, donne, bambini nella Roma imperiale, cur. N.
Criniti, 2 ed., Brescia 1997 (1 ed., Brescia 1991).

5 N. Criniti, "Imbecillus sexus". Le donne nell'ltalia antica, Brescia 1999, pp. 111: la Premessa é riprodotta in
«Imbecillus sexus»: donne in Roma antica ..., p. 119 sgg.

6 Cfr. N. Criniti, La "mater familias" a Roma: una eterna subalterna, "Ager Veleias", 8.03 (2013), p. 13
[www.veleia.it].

7Vd., in particolare, Criniti, Donne a Roma ..., pp. 1-121.

8 "Imbecillus (et imparis laboribus) sexus — sesso debole": Tacito, Ann. 3, 33, riferendo le parole del consolare
Aulo Cecina Severo, quando propose — nel 20 d.C. — di vietare alle mogli I'accompagnamento dei mariti,
governatori di provincia (e Ps. Quintiliano, Declam. 368). Ma gia Cicerone, per quanto in un contesto ben piu

4



romana: un lavoro pensato e scritto da un maschio dalla parte delle donne (il che, perd, non
piacque ad alcuni recensori anglosassoni gia dal libro del 1999 ...), nato a Milano nella
societa civile e sviluppatosi nell'Universita degli Studi di Parma con / per le tante, care
studentesse e i tanti, cari studenti di Storia Romana e di Epigrafia Latina, che I'hanno
apprezzato, discusso acutamente — fors'anche emotivamente — in aula e in una ventina e
piu di tesi di laurea®.

Stimolato dall'ambigua, problematica, a volte drammatica condizione delle donne d'oggi,
anche per le cordiali sollecitazioni di studiosi, amici e antichi allievi'?, presento una nuova
versione — integralmente rivista e aumentata specialmente nella documentazione e
nell'apparato di note — dei miei trentennali lavori dedicati al mondo femminile in eta
romana'': in particolare "Imbecillus sexus". Le donne nell'ltalia antica, Brescia 1999 (e le
sue versioni in rete, rielaborate e arricchite, ultima Donne a Roma, "Ager Veleias", 17.10
[2022], pp. 1-121 [www.veleia.it]).

Ripropongo in questa sede "Imbecillus sexus"”, ampiamente ristrutturato nel suo
insieme organico, a lettori e curiosi di diversa cultura ed estrazione sociale, aggiornato al
2025: fatta salva, naturalmente, la rassegna generale Donne a Roma antica: biblio-
sitografia ragionata'?, che tiene conto — in ampio dettaglio — delle piu recenti e vivaci ricerche
scientifiche (e vd. il capitolo seguente).

Come gia scrissi in passato (1990) per il volume collettaneo sopra citato, in esérgo
al delizioso racconto chassidico ottocentesco su Menachem Mendel, rabbi polacco di Kotsk,
raccolto da Martin Buber'? (che ho avuto la sorpresa di vedere riprodotto — un quindicennio
dopo — anche dallo scrittore israeliano Haim Be'er in un suo romanzo autobiografico™ ...),
«mi pare che questo lavoro abbia, almeno, il requisito di saper tenere desti 'attenzione e
l'interesse del lettorex» .

Ogni contributo serio, pure il mio (posso ben presumere lo sial!), ha una dedica — che &
ancora quella del 1999'¢ e che riproduco qui di seguito con grande emozione — a chi,

generale (vd. Tusc. disp. I, 16, 34), parla di «imbecillitas animi ecfeminati» (Tusc. disp. IV, 28, 60), Valerio
Massimo di «imbecillitas mentis» (Fact. dict. mem. 1X, 1, 3). Non a caso, c'é€ da pensare, una fortunata e
diffusa etimologia d'eta medievale ricollegava imbecillus — «quasi sine baculo» (Scholia Leiden luvenalis 3,
28 Grazzini) — a «baculum — bastone», attribuendogli, quindi, il significato di "privo di sostegno / fragile /
debole".

9Vd. in Criniti, «/Imbecillus sexus»: donne in Roma antica ..., pp. 119-120 e nota 705.

0 Negli ultimi trent'anni ho ricevuto suggestioni e aiuti dai miei amici e colleghi Gianluca Mainino e Alessandro
Rossi; dai miei antichi allievi di Storia Romana e di Epigrafia Latina dell'Universita di Parma, T. Albasi, C.
Barbieri, E. Bianchi, E. Biggi, D. Fazzi, S. Lamberti Zanardi, E. Lorenzon, L. Magnani, C. Marchioni, P. Martini,
L. Montanini, P. Pellini, I. Sandei, C. Ulosi, F. Valli; dal personale e dai funzionari della Biblioteca Umanistica
dei Paolotti - Sezione di Storia di Parma e del Sistema bibliotecario e documentale dell'Universita Cattolica di
Milano: a essi rinnovo la mia riconoscenza.

1 Ma non posso dimenticare i primi, brevi e anticipatori lavori divulgativi del 1976/1977: Sola colpevole sempre
la donna, "Storia lllustrata”, giugno 1976, pp. 100-106; Quando la matrona abbandono il telaio, "Storia", aprile
1977, pp. 58-63.

2 Donne a Roma antica: biblio-sitografia ragionata (2021), "Ager Veleias", 17.09 (2022), pp. 1-43
[www.veleia.it].

8 Cfr. M. Buber, Storie e leggende chassidiche, cur. A. Lavagetto, 5 ed., Milano 2014, p. 1168.

4 'autobiografico Lacci d'amore, Firenze 2005: I'originale & uscito nel 1998 a Tel Aviv.

15 In Criniti, Gli affanni del vivere e del morire ..., p. 15.

16 \vd. Criniti, "Imbecillus sexus". Le donne nell'ltalia antica ..., pp. 7-8:

5



amorevole e solidale, ha pazientemente seguito passo passo e in tanti anni le mie ricerche
" H n
antiche™

«A mia moglie Alessandra, che da sempre mi aiuta ad amare e apprezzare nel piu
profondo il mondo femminile, con tenerezza e affetto rinnovo la dedica di questi miei
interventi sulla donna:

" .. vivet amoris / indivisa fides ...""».

7 CIL X, 1230 = CLE 739 = ILCV 3478 = EDCS-11500159 = EDR 129379 (Abella [AV], V/VI secolo d.C.).

6



2. Abbreviazioni delle raccolte e delle opere citate

AE

AgerNursinus

AP

AT NT

Cl.

CIL

CLE

CLE/Pad.

COGD

Courtney
CTh.

D.

EDCS

EDR

EpigrafiaStoria

FIRA?

ICVR

"L'Année épigraphique”, | (1888), sgg.

R. Cordella - N. Criniti, "Ager Nursinus". Storia, epigrafia e territorio di
Norcia e della Valnerina romane, Perugia 2008

Antologia Palatina, cur. F. M. Pontani, I-IV, Torino 1978-1981 = 2022-
2023

La Bibbia di Gerusalemme, Bologna 2009 sgg. — n. ed., Bologna 2024
(versione italiana di La Sacra Bibbia [CEI], Roma 2008 = Bibbia CEIl
2008 (bibbiaedu.it) e apparati storico-critici de La Bible de Jérusalem,
cur. Ecole Biblique et Archéologique de Jérusalem, Paris 19983 = 2009)
— per il testo greco e la Vulgata del NT vd. Novum Testamentum
graece et latine, ed. A. Merk, 11 ed., Roma 1992

Codex lustinianus, rec. P. Kruger, in Corpus iuris civilis, Il, curr. Th.
Mommsen et alii, rist., Berolini MCMVI = Dublin-Zurich 1970 = Delhi
2018 — droitromain.upmf-grenoble.fr/Corpus/codjust.htm

Corpus Inscriptionum Latinarum, edd. Th. Mommsen et alii, | sgg.,
Berolini MDCCCLXIII sgg. = 1959 sgg.

Carmina Latina Epigraphica, I-1l, cur. F. Bucheler / lll [Suppl.], cur. E.
Lommatzsch, Lipsiae 1895-1897, 1926 = Stutgardiae 1982

«Lege nunc, viator ...». Vita e morte nei "carmina Latina epigraphica
della Padania centrale, 2 ed., cur. N. Criniti, Parma 1998, vd. pp. 79-
171, nrr. 1-12 - AGER VELEIAS/Area/Biblioteca [www.veleia.it]
Conciliorum Oecumenicorum Generaliumque Decreta, |-1ll, edd. G.
Alberigo et alii, Turnhout 2006-2010

E. Courtney, Musa Lapidaria, rist., Atlanta GE 2013

Codex Theodosianus, rec. Th. Mommsen, in Theodosiani libri XVI ...,
I/2, curr. Id. - P. M. Meyer, Berolini MCMIV- MCMVI = Hildesheim 2011
— droitromain.upmf-grenoble.fr/Constitutiones/CTh01_mommsen.htm
Digesta lustiniani Augusti, curr. P. Bonfante et alii, Mediolani 1908 =
1960

Epigraphik-Datenbank Clauss / Slaby, curr. M. Clauss - A. Kolb - W. A.
Slaby - B. Woitas, Zurich-Eichstatt-Ingolstadt 1980 sgg. —
db.edcs.eu/epigr/epi_it.php

Epigraphic Database Roma, curr. S. Panciera et alii, Roma 1983 sgg.
— www.edr-edr.it

N. Criniti, Veleia e ager Veleias: epigrafia e storia (nuova edizione),
"Ager Veleias", 20.02 (2025), pp. 1-199 [www.veleia.if]

Fontes iuris romani antejustiniani, curr. S. Riccobono et alii, I-ll, 2 ed.,
Florentiae 1941-1940 = 1968; lll, 2 ed. riv., Florentiae 1950 = 1969
Inscriptiones Christianae Vrbis Romae, I-11.1, ed. |. B. de Rossi, Romae
MDCCCLVII-MDCCCLXXXVIIl (e /Suppl., cur. |. Gatti, Romae
MDCCCCXV) = Roma 1962 = Mduanchen 2011 — [

n


https://www.bibbiaedu.it/CEI2008/
https://www.bibbiaedu.it/CEI2008/

ICVR?

IED

ILCV

ILLRP

ILS

Kirch

Nov.

NT
Nursia

Sabina

TAV

books.google.fr/books?id=JAtEAQAAMAAJ&printsec=frontcover&hl=it
&source=gbs_ge _summary_r&cad=0#v=onepage&q&f=false
Inscriptiones Christianae Vrbis Romae, nova series, |-X, edd. A.
Silvagni - A. Ferrua - D. Mazzoleni - C. Carletti, Romae-In civitate
Vaticana 1922-1992 — www.edb.uniba.it/search/quick

Italia Epigrafica Digitale, | sgg., dir. S. Orlandi, Roma 2017 sgg. —
rosa.uniromal.it/rosaO3/italia_epigrafica_digitale/issue/archive
Inscriptiones Latinae Christianae Veteres, I-ll, 2 ed., cur. E. Diehl,
Berlin 1961 = Zurich-Hildesheim 2000; IV [Supplementum], curr. J.
Moreau - H. I. Marrou, Berlin 1967 = Zurich-Hildesheim 1985

A. Degrassi, Inscriptiones Latinae liberae rei publicae, |>-Il, Florentiae
1957-1963 = 1999

H. Dessau, Inscriptiones Latinae selectae, I-lll, Berolini MDCCCXCII-
MCMXVI = MCMLIV-MCMLYV = Dublin-Zirich MCMLXXIV =
www.archive.org/details/inscriptioneslat01/21/22/03dessuoft

K. Kirch, Enchiridion fontium historiae ecclesiasticae antiquae ..., 9 ed.,
cur. L. Uding, Barcinone-Friburgi-Romae 1965

lustiniani Novellae, recc. R. Schdll - W. Kroll, in Corpus iuris civilis, |1,
curr. Th. Mommsen et alii, Berolini 1912 = 1968 = Clark NJ 2010 —
droitromain.upmf-grenoble.fr/Corpus/Novellae.htm

cfr. supra, AT

R. Cordella - N. Criniti, Regio IV. Sabina et Samnium. Nursia - Ager
Nursinus, in Supplementa Italica, nuova serie, edd. M. Guarducci - S.
Panciera, 13, Roma 1996, pp. 9-189

R. Cordella - N. Criniti, Parole su pietre. Epigrafia e storia nella Sabina
settentrionale di eta romana, Perugia 2014

N. Criniti, La "Tabula alimentaria” di Veleia: editio maior, "Ager Veleias"
19.07 (2024), pp. 1-81 [www.veleia.it]'®

8 E vd. N. Criniti, La "Tabula alimentaria" di Veleia. Introduzione storica, edizione critica, traduzione, indici
onomastici e toponimici, bibliografia veleiate, Parma 1991.

8



3. «Aut liberi ... aut servi»'®:
subalterni e subalternita nell'ltalia romana?°

1. Viviamo in un'epoca apparentemente attenta e sensibile ai problemi personali e sociali,
ricca di fermenti e attivita solidaristiche e partecipative, formalmente salda — almeno nei
paesi e fra i ceti piu evoluti — sui principi fondamentali dell'eguaglianza, razziale, sessuale,
generazionale, ecc.

Un'eta la nostra, tuttavia, in realta sostanzialmente distratta e spesso estranea non
solo, e non tanto, ai massimi sistemi, ma pure alle vicende quotidiane di sopravvivenza
dell'umanita, ai piccoli e grandi drammi di tutti i giorni che non coinvolgano o tocchino
direttamente i nostri interessi: ignoriamo ed esorcizziamo quanto disturba la nostra torpida
tranquillita di bene-stanti, salvo poi, emotivamente, farci paladini di un giorno per le cause
pit nobili o piu perverse (le recenti vicende legate alle migrazioni povere o alle violenze
sulle donne nel nostro paese insegnano).

Un grande lavoro di informazione ed educazione (parola, quest'ultima, di cui abbiamo
tuttora una grande paura, per la sua consolidata componente scolastica, pit 0 meno

9 «O liberi ... 0 schiavi»: Gaio, Inst. 1, 9 (meta del Il secolo d.C.), che continua, distinguendo — all'interno dei
liberi — gli ingenui, che sono nati liberi, e i libertini, cioé i liberti che sono stati dichiarati liberi dopo essere stati
"manomessi" dalla schiavitu.

20 Cfr. i capitoli A-B del mio Donne a Roma antica: biblio-sitografia ragionata ...

9



autoritaria) € stato fatto in questi ultimi decenni da singoli, associazioni, istituzioni civili e
culturali: la gente deve conoscere (ma forse non €& disponibile a volerlo fare) per
comprendere i problemi del suo tempo, e anzitutto attraverso il "racconto" — altro bistrattato,
e ineliminabile, tassello della trasmissione e diffusione delle idee — essa puo arrivarci.

Con una certa difficolta, dobbiamo ammettere, per una sorta di programmata dis-
attenzione, se non addirittura silenzio — omerta si € anche detto ... —, da parte dei mass-
media (informatici, in prevalenza) e della cultura "ufficiale" occidentale, che selezionano e
filtrano sapientemente quanto € innocuo, o funzionale allo status quo dei vari regimi politici
/ economici / religiosi, da quello che viene considerato deviante, eretico, sovversivo, o0 piu
semplicemente osceno?".

Insomma, si perpetua la valutazione / condizione di minorenni della stragrande
maggioranza degli utenti (della carta, della rete), che — per il diverso livello culturale,
economico ed etnico — non vengono ritenuti all'altezza del problema: quasi quanto in certa
seriosa accademia, che appare ignorarne per lo piu l'esistenza (la storia dei "minimi", che
non sia politica 0 economica, era e forse € ancora sostanzialmente un lusso per il mondo
classico ...), tenendoli quasi sdegnosamente lontani con una erudizione capziosa e
iperspecialistica, e un linguaggio a volte incomprensibile da iniziati.

Come se le donne / gli uomini tradizionali, cosiddetti di massa, non possedessero un
buon senso comune, che permetta loro di cogliere a fondo, e di valutare, una storia schietta
e lineare di ceti e di comportamenti sociali a loro intellegibili, una storia oltretutto di cui
spesso fanno esperienza giornaliera e che magari condividono nella mediocrita e nel
silenzio ...

Una premessa di questo tipo, seppure sui generis, era necessaria per spiegare in qualche
modo lo stato d'animo prevalente dell'autore nei confronti della storia vissuta e concreta
(che, di per sé, non puo identificarsi coi realia di positivistica memoria), del quotidiano —
femminile — nel mondo romano: e anche per chiarirne, almeno in parte, le domande, le
motivazioni, le scelte, nate non a tavolino, ma nella continua esperienza umana e civile,
attraverso una rilettura piu consapevole del passato.

Proprio di fronte a questo singolare e, fino a tempi abbastanza recenti, diffuso
disinteresse, mi sono posto I'obiettivo qui e in altre sedi di dar voce alla vita privata di chi
nel mondo romano non fa clamore né notizia, non domina né emerge, perennemente sotto
tutela: e in particolare alle donne che troppo spesso sono, a vario titolo, ultime ed escluse,
perché rifiutate o estranee all'habitus mentale, intellettuale e linguistico del maschio, sia o
non sia potente, ricco, privilegiato.

E una rimozione di fatto, di antichissima tradizione, che fino al secolo scorso si poteva
constatare anche nelle storiografie occidentali piu avanzate e prestigiose, cosi sensibili e
generose di suggestioni per l'economia, la societa e la civitda umana - sottotitolo
inconfondibile delle "Annales", fino al 1994 —, cosi prolifiche di libri e saggi sull'homo sapiens
sapiens dalla protostoria a oggi ...

Appunto, e questo vale tanto piu per il mondo classico, se si parla della vita dell'uomo
— ribadisco vita: ben poca attenzione, nel complesso, si € prestata, per crisi di rigetto tutta

21 |In senso etimologico, anzitutto, obscenus vale «infausto, che non porta nulla di buono», come in Catullo,
Carm. 68, 99 (a proposito di Troia).

10



moderna, alla morte, ai suoi simboli e ai suoi riti??> —, lo si fa nella prospettiva
prevalentemente politica o economica, quando non dei puri avvenimenti, dei ceti dominanti
(I'unica storia possibile per Roma, del resto, € diffusa convinzione, ancora di Ronald Syme):
con una qualche sufficienza verso il cosiddetto mondo subalterno (secondo la ben nota e
fin troppo diffusa espressione gramsciana) — cui appartengono tutti i "dipendenti”, i senza
parola (in-fantes!) per eccellenza, in vita e in morte —, visti sempre "in funzione di".

Ovvero, laddove l'ottica € piu attenta al sociale, si privilegia ancora una volta la
visione politico-ideologica ed economico-statistica, con contributi spesso di alto livello, ma
eminentemente tecnici, a volte insopportabilmente aridi, per lo piu dimentichi del privato, in
ogni caso con forti discriminazioni sessuali, politiche e religiose, e con un'angolazione
essenzialmente adulto-maschile: che € poi I'unica, di fatto e di diritto, che il mondo romano,
e con esso quello europeo, accettd come valida fino a tempi recenti. Il piu che secolare,
meritorio lavoro sulla schiavitu, e paradossalmente, anche alcuni settori della giovane storia
"al femminile" possono risultare significativi.

Quanti sono, del resto, per rimanere nel campo dell'antico, i lettori célti dell'elegia
latina o i semplici appassionati delle biografie imperiali, ad esempio, che abbiano ricevuto
una corretta informazione sulla societa e sui modi di comportamento correnti che vi si
riflettono? Un'informazione scevra da anacronistiche idealizzazioni classiche — di stampo
per lo piu conservatore — o da semplicistiche volgarizzazioni, avvertita di come e quanto
I'etica e l'estetica greco-romane (e solo esse?) siano essenzialmente creazione dell'uomo
per l'uomo, in funzione e a immagine del suo sesso?

Proprio per questo, parlare del quotidiano in modo scientificamente ineccepibile e
comprensibile, secondo il glorioso modello della colta divulgazione (di cui si sente sempre
grande bisogno, specialmente per I'ambito scolastico e universitario, notava anni fa Jacques
Le Goff), appare urgente e necessario, tanto piu per l'antichita classica: che & — lo si
dimentica troppo spesso — radice e parte essenziale e integrante del nostro specifico
nazionale, della nostra identita, e non tanto, o non solo, un bene rifugio, per datati
«laudatores temporis acti»?3, nostalgici di un passato che spesso conoscono assai
superficialmente.

Un raccontare, naturalmente, che non abbia di per sé la pretesa di offrire
livianamente modelli «da imitare ... da evitare»?* — e ben sappiamo, purtuttavia, quanto ce
ne sarebbe bisogno ... —, ma sia preoccupato che «le vicende degli uomini col tempo non
cadano in oblio»?.

Con la consapevolezza — che sarebbe inutile cercare nell'appena citato Erodoto — di
come sia imprescindibile da un lato recuperare, da parte di tutti, la memoria di coloro che
fanno la storia, per comprendere ritmi € meccanismi di comportamento di lunga durata:
dall'altro, presentare all'«utente» (su carta, in rete) una chiara e accurata informazione su
alcune delle piu significative linee di tendenza e di sviluppo di una storiografia che si sta
rinnovando.

22 Ne parlo in «Mors vitam vicity: morte e morti nel mondo romano, "Ager Veleias", 20.05 (2025), pp. 1-61
[www.veleia.it].

23 Cfr. Orazio, Ars poet. 174: e Aristotele, Retorica 1390A.

24 Livio, Ab urbe cond., praef. 10: sulla «utilita» della storia — cosi si esprime Polibio, Storie 3, 31, 13 (e vd. 1,
4, 11) — si potrebbe, del resto, comporre una piccola antologia classica.

25 Erodoto, Storie 1, pref.

11



Un'informazione, in effetti, che — proprio per il nesso inscindibile tra ricerca e
insegnamento — avvenga attraverso una comunicazione piu snella e pertinente anche negli
apparati.

2. Questo e i quattro saggi seguenti, che presento via via in questo contributo, si sono
fondamentalmente posti I'obiettivo — in tutta semplicita e modestia — di presentare attraverso
l'immaginario individuale e collettivo italico il vissuto quotidiano delle donne non emergenti
o appartenenti a categorie inferiori, caratterizzate cioé da una qualche subalternita o
dipendenza sostanziale, vittime di una delle discriminazioni piu antiche attuate dall'«uomo
normale» (Jean Baudrillard): con I'ambizione, anzitutto, di suscitare interesse e confronto
sul sommerso femminile in eta romana (che fu, che & costruzione culturale formatasi
all'interno di societa patriarcali), cercando di rimuoverne il silenzio emarginante e di restituire
fisionomia e parola alle escluse della storia, confinate ai margini della vita e della comunita
civile / religiosa.

Insomma, con le parole di Marziale®®, programmaticamente e rispettosamente
riadattate, «le mie pagine "sanno" di donna» ...

Una ricerca innervata sulle e nelle fonti antiche — le uniche, di fatto, a essere qui citate a
complemento (la mia citata rassegna Donne a Roma antica: biblio-sitografia ragionata, in
ogni caso, rende ben conto della piu recente e ricca storiografia al curiosus e allo specialista,
nell'ottica personale ma non arbitraria dell'autore) —, secondo una narrazione piana,
moderna e sintetica, ma scientificamente e metodologicamente avvertita, in un quadro
affidabile ma inevitabilmente non sempre disposto in modo organico.

Come scriveva quasi duemila anni fa il medico (o rabbino?) ed evangelista
antiocheno Luca?’, «... anch'io ho deciso di fare ricerche accurate [@xpiBac] su ogni
circostanza, fin dagli inizi, e di scriverne un resoconto ordinato per te, illustre Tedfilo, in
modo che tu possa renderti conto dell'attendibilita delle informazioni che ti sono giunte»?.

Naturalmente senza mitiche pretese di completezza o particolari novita, anche se le
tematiche originali qui affrontate e le peculiari angolazioni adottate sono a volte abbastanza
inusuali per gli studi classici: e forse ponendo piu questioni che suggerendo soluzioni nelle
linee interpretative generali.

Se qualche problema, e non piccolo, si € via via posto, € nato proprio dalle fonti
letterarie — e giuridiche — greco-romane, che offrono di per sé, come del resto ogni
testimonium, una realta mediata, quando non manipolata e deformata, e una prospettiva
eminentemente politico-militare e diplomatico-istituzionale: indifferenti per lo piu
all'economico-sociale, i loro atteggiamenti e i loro significativi silenzi a riguardo del mondo
delle donne, degli inferiori 0 dei dipendenti, insomma degli esclusi, pur inquadrati nella civilta
e nella cultura del tempo, non sono sempre cosi facilmente interpretabili, né dominabili per
i continui condizionamenti ideologici di cui sono permeati.

26 «Hominem pagina nostra sapit»: Marziale, Epigr. X, 4, 10.

27 Luca, Vangelo 1, 3-4: ma anche quanto precede — sul racconto e sui testimoni — &€ degno di un tardo epigono
di Tucidide.

28 Mi discosto nel finale dall'ultima versione cattolica ufficiale in lingua italiana della Bibbia, a cura della
Conferenza Episcopale Italiana (Roma 2008): per aopdleia, in particolare, & preferibile «attendibilita» a
«solidita».

12



Per il mondo romano, in particolare, la realta che le fonti riflettono €, essenzialmente,
quella oligarchica — e decisamente maschile, non si puo sottacere (piu attenta al femminino,
invece, appare la letteratura ellenistica) — dei ceti dominanti, formalmente fedeli, ancora in
epoca imperiale, all'antico mos maiorum, all'ormai anacronistica struttura e mentalita socio-
famigliare di agricoltori e proprietari terrieri della prima eta repubblicana.

E l'acribia, oltre che la prudenza, & d'obbligo in questi frangenti, per evitare
fraintendimenti o banali generalizzazioni, che facciano confondere il dato storico con
l'immagine che troviamo riflessa nelle testimonianze.

La documentazione che possediamo, in effetti, &€ univoca e del tutto parziale (proprio:
di parte), per lo piu disattenta ai ceti inferiori e ai marginali — e ben poco interessata al
mondo femminile e infantile (sulla famiglia non ci & giunta alcuna opera latina ...) — se non
nelle sue valenze giuridico-patrimoniali, che pure offrono dati e informazioni di prima mano
sul diritto privato, ovvero paradigmatiche e per cosi dire esemplari, specie la dove si
scontravano o mettevano pericolosamente in discussione l'autorita assoluta del pater
familias, del clan (gens) e dello stato.

Investigare pero, all'interno delle opere letterarie (e dei reperti epigrafici, di cui dird
piu avanti), attraverso il filtro del testo, in filigrana e spesso in controluce, chi e che cosa
furono o non furono le donne, subalterne per natura, condizione e definizione, colte quasi
incidentalmente e di sorpresa nelle loro piccole / grandi azioni e vicende quotidiane (che
non disturbino o compromettano la forma mentis e |la scelta di campo degli autori), ha dato
e puo dare i suoi frutti, come si vedra nelle pagine seguenti.

Si pensi, ad esempio, ai poeti elegiaci d'eta augustea (Tibullo, Properzio, Ovidio, ...),
in cui € piu evidente un preciso contatto tra I'attivita poetica e I'esperienza di vita, al di la
naturalmente dell'innegabile finzione letteraria e degli influssi precedenti, ellenistici in
particolare, che non possono mai essere sottovalutati.

Per comporre, tuttavia, con una qualche correttezza un racconto plausibile di un mondo che
non ha parola, né scrittura, né storia, ed € solo raramente presente nella societa e cultura
emergenti dell'Urbe (per le quali il sopravvivere dei subalterni e dei marginali non aveva
alcun interesse, se non in particolari casi conflittuali, né del resto poneva in genere problemi
d'ordine etico o politico), & stato ed & necessario ricorrere anche, quando non soprattutto,
alla voce delle iscrizioni e dei complessi funerari.

Proprio per il fatto di essere volute e finanziate dai committenti, queste fonti e
testimonianze offrono, infatti, uno spaccato unico e pure insolito della consapevolezza di
sé, e dei valori guida di intere categorie sociali romane, che spesso solo in questo modo
uscirono per una volta dall'ombra e dall'emarginazione.

Se indubbiamente a Roma e in Italia, e nell'impero tutto, cio che € pubblico ha lasciato
sempre una traccia epigrafica monumentale — ogni lapidario urbano &, anzitutto, la vita
vissuta della comunita cittadina —, & perd il singolo che comunica con franchezza di sé e di
altri (delle "sue" donne in particolare) una sorta di biografia duratura e per cosi dire frontale,
dalla carriera (il cursus honorum per i ceti dominanti / emergenti, |'attivita di lavoro e
I'eventuale affermazione individuale — socio-economica — per i plebei e i liberti) alla piu
essenziale onomastica, ancora della memoria collettiva e individuale.

Un elogio iscritto — ignoto al mondo ellenico — ed esposto in pubblico agli occhi dei
viatores lungo le grandi arterie che permette di sottrarsi all'anonimato a qualunque ceto si
appartenga, molto meno frequentemente per le donne, vero e proprio segnacolo di

13



un'autentica cultura di massa: «lege nunc, viator, nomen in titulo meum ... — leggi ora,
passante, il mio nome in questa iscrizione ...»?%°.

Come osserva Cicerone, nel ripercorrere sulla lapide i dati essenziali della vita di un
defunto, se ne rinnova tangibilmente la presenza storica®’: e non a caso era lecito a
chiungue costruire e costruirsi una tomba lungo le viae pubbliche?'.

(Per incidens.

Questo allora potrebbe spiegare il silenzio quasi totale di Livio sull'onomastica di
schiavi e liberti, in quello che ci & rimasto del suo grande affresco storico, tradizionalista e
conservatore per natura e per scelte etiche, piu che per adesione all'ideologia senatoria e
imperiale.

Nel sostanziale, e tradizionale, suo disinteresse per lo schiavo / res e nella sua
incomprensione per la condizione degli schiavi liberati, dei liberti, che proprio in eta
augustea avevano trovato una ricollocazione organica all'interno dello stato, questi
subalterni non hanno praticamente spessore personale, neppure attraverso il ricordo
onomastico (qualche eccezione € rilevabile solo per i liberti): massa informe e, nella storia
pubblica dell'imperium romano, tutto sommato irrilevante.

Una incomprensione sospettosa e ostile, del resto, largamente condivisa anche dal
coevo e piu evoluto Orazio, figlio di liberto3? (e vd. infra). Sono altri invece, coevi o posteriori
autori, che ricordano con curiosita o con stizza i liberti che hanno fatto fortuna: ad esempio,
il ricchissimo Caio Cecilio Isidoro, che aveva accantonato pit di un milione di sesterzi®? per
i suoi funerali (8 a.C.); Marco Antonio Pallante3, il potente amante di Agrippina e sostenitore
di suo figlio Nerone al trono [che poi lo fece uccidere per impadronirsi del suo patrimonio];
il grossolano e astuto Trimalchione?; ...)

Diversa, invece, doveva essere la situazione privata degli schiavi, dei liberti, e pure delle
donne (le grandi escluse, in particolare anziane e prostitute): il nome & ricordo insopprimibile
per i ceti inferiori, oltre che simbolo caratterizzante e individualizzante, il nome & presagio
(«nomen atque omen»3®) sintetizzavano i Romani, secondo una generale e radicata
opinione.

Ma qui non si definisce una figura giuridica — non a caso per lo schiavo manomesso
I'assunzione del gentilizio (nomen) dell'ex-padrone € un atto prioritario sulla via dell'ingresso
nella cittadinanza —, bensi si connota semplicemente una situazione genetica, di fatto. E se
I'onomastica delle donne di rango (feminae honestae) sara spesso sottaciuta da Plutarco
nelle sue opere per deferenza e rispetto, quella delle donne "comuni" verra spesso ignorata

29 «Lege nunc, viator, nomen in titulo meum ...» (CIL V, 4078 = CLE 84 = CLE/Pad. 12, 2 = EDCS-04203131:
Mantova, prima meta del | secolo d.C.): «Lege nunc, viator ...» & anche il titolo del fortunato libro collettaneo
da me curato a Parma nel 1996 (1998, 2 ed.).

30 ... in memoriam redeo mortuorumy»: Cicerone, Cato maior 7, 21, con una valenza superstiziosa (cfr. Criniti,
«Mors vitam vicity: morte e morti nel mondo romano ..., p. 21).

81 Cfr. Ulpiano, in D. 39, 2, 24 praef.

32 «Libertino patre natus»: Orazio, Epist. 1, 20, 20; Serm. 1, 6, 6 e 45.

33 Cfr. Plinio il Vecchio, Nat. hist. 33, 47, 135.

34 Cfr. Tacito, Ann. 12, 53: e, polemico, Plinio il Giovane, Epist. 8, 6, 1.

35 In Petronio, Satyr. 26-78.

36 Plauto, Persa 625: e cfr. Cicerone, In Verr. actio sec. 11, 6, 18.

14



dagli autori: e non é certo un caso che i «fratelli» di Gesu abbiano un nome, le «sorelle»
no®’ (ma le "discepole" si%®) ...

| bambini dal canto loro avranno un nome solo quando daranno una qualche garanzia
di sopravvivenza: «il giorno funesto (della morte) si portd via assieme al corpo il nome non
ancora assegnato (dal padre)»®®, scrisse un Dalmata per la figlioletta morta
prematuramente a meno di un anno.

L'iscrizione, con I'elemento onomastico spesso inciso o sgraffito in corpo superiore,
e il sepolcro piu o meno figurato raccontano vite vissute anche a chi non & alfabetizzato: il
sarcofago, invece, specialmente quando & dedicato a senatori o ricchi emergenti, puo offrire
— nella sua estetica della morte — storie mitologiche spesso irreali e in-umane, volte a
rasserenare e tranquillizzare i committenti di fronte all'angoscia del non-piu, dell'ignota fine
ultima.

Sono, dunque, l'identita e la sopravvivenza a sé stessi di ciascuno e della collettivita:
se da sempre chiamare per nome risulta l'identificazione personale per eccellenza: e
togliere il nome a uno risulta, invece, preliminare o equivalente al suo annullamento, cosi
d'altra parte la spersonalizzazione e la distruzione di un'etnia o di una fede sono spesso
partite dalla sistematica profanazione e demolizione delle necropoli e dei cimiteri.

«Nulla & piu nostro ... ci toglieranno anche il nome ...», denunciava nel 1944 Primo
Levi, a proposito dell'aberrante e lucido sterminio nazista di Auschwitz*°,

Questi problemi concreti di fonti e materiali storiografici, su cui mi sono volutamente
attardato un po' piu a lungo, spiegano altresi perché I'attenzione si fermi volentieri nel
capitolo 4 sul periodo forse piu fecondo — sotto il profilo letterario ed epigrafico, ma pure
archeologico e iconografico — del principato, I'eta giulio-claudia, e nei capitoli 5-6, invece,
sulla sovrabbondante cultura giudaico-ellenistica e cristiana dell'impero romano, e sulle sue
comuni radici veterotestamentarie.

Il quarantennale regno di Augusto (dal 27 a.C. al 14 d.C.), in particolare, fu il ponte
naturale tra l'eta repubblicana e il principato, specie nel suo recupero programmatico
dell'antica tradizione quirite e nella sua rivisitazione restauratrice del mos maiorum: e
costituisce, di massima, l'arco cronologico prioritario per la sua varieta e ricchezza
documentaria e per la sua esemplarita sociale sia nei riguardi dell'Urbe che del
Mediterraneo antico.

La presenza, poi, di Pompei e della sua gente non €&, d'altro canto, un opportunistico
termine ante quem: la drammatica eruzione del Vesuvio, piuttosto, ha fissato
inesorabilmente al 79 d.C. la vita e la storia di donne e di uomini nei loro atteggiamenti,
comportamenti e pensieri piu quotidiani e casuali.

37 Cfr. Matteo, Vangelo 13, 55-56; Marco, Vangelo 6, 3.

38 Cfr. Luca, Vangelo 8, 2-3 (Maria di Magdala; Giovanna moglie di Cusa, amministratore del tetrarca di Galilea
e Perea Erode Antipa; Susanna); Marco, Vangelo 15, 40-41 (Maria, madre dell'apostolo Giacomo "il Minore"
e di Giuseppe; Salome, madre degli apostoli Giacomo "il Maggiore" e Giovanni); Luca, Vangelo 10, 38 sgg.
(le due amiche Maria e Marta, sorelle di Lazzaro, di Betania).

39 «... abstulit atra dies una cum corpore nomenx»: CIL lll, 3146 = CLE 1160, 6 = EDCS-28400400.

40 P, Levi, Se questo é un uomo, 13 ed., Torino 2014, p. 19.

15



3. Prima, tuttavia, di passare al mondo femminile, alle sue preoccupazioni e ai suoi affanni
(sollicitudines, con Cicerone*!), & opportuna una riconsiderazione delle subalternita e delle
marginalita nel mondo classico, che ci restituisca almeno in parte lo spessore delle
differenze.

Lo stato romano, come tutte le nazioni dell'antichita, & basato essenzialmente
sull'atavica e radicale distinzione — politica, socio-economica, di genere —, consapevole e
gerarchica, tra uomini dominanti o emergenti e "il resto del mondo". Formalmente convinta
dell'unita del genere umano, la romanita tuttavia non dimenticdo mai, finanche ai tempi del
neostoicismo imperiale, la lezione di Platone e in particolare di Aristotele, che
sostanzialmente teorizzarono il principio base della distanza sociale e dell'ineguaglianza
per ogni buon governo.

L'universalismo del diritto naturale e internazionale, che si riscontra nei primi
paragrafi dei Digesta dell'imperatore Giustiniano*?, viene in seguito decisamente
ridimensionato quando si parla del diritto dei cittadini, ius civile appunto (anche se di fatto si
preoccupava di difendere i patrimoni ...): il grande giurista Gaio, del resto, scriveva
icasticamente, a meta del Il secolo d.C., che tutti gli uomini o sono liberi 0 sono schiavi,
«omnes homines aut liberi sunt aut servi» [vd. supra, paragrafo 1]. E non faceva altro che
registrare quanto gia Aristotele, cinque secoli prima, aveva enunciato.

| subalterni — marginali di fatto (proletarii*?, che hanno appunto solo figli da dare allo
stato; contadini; poveri) e di diritto (schiavi; donne; bambini; prostitute; stranieri: e altresi, in
varia misura, liberti e soldati) — sono inferiori, e diversi, pur nelle loro specificita necessarie
e addirittura essenziali per la res publica (di cui ciascuno era elemento fondamentale, per
lo pit senza averne coscienza e senza quasi realmente farne parte).

Il classicismo — maschile (mantenuto oggi vivo nelle scuole, curiosamente anche nei
suoi momenti pit discutibili, da un personale nel 2024 all'85 % femminile** ...) — sembra
aver ignorato, e ignorare, troppo spesso questo aspetto, salvo nei casi piu clamorosi,
perpetuando il ricordo anacronistico di una societa elitaria, ma tutto sommato equilibrata e
giusta, lasciatoci dalle fonti antiche maschili (che scrivono per sé, nell'ottica dei ceti
dominanti / emergenti).

La regola invece fu — & inutile nasconderselo — la diffusa mancanza o limitazione di liberta,
I'accentuata subalternita per la massa del popolo romano e, con esse, lo sfruttamento,
l'oppressione, la crudelta subita, I'instabilita o impossibilita di rapporti affettivi e famigliari, la
poverta diffusa, la denutrizione, I'alto tasso di mortalita: insomma, € virtualmente assente
una prospettiva di vita degna di essere accettata e affrontata.

Femmine e maschi che superavano l'infanzia, del resto, potevano al massimo
contare di vivere rispettivamente fino a 23/25 e a 27/30 anni, con oscillazioni, naturalmente,
legate per 'uomo a particolari funzioni o condizioni socioeconomiche: dai 17/18 anni degli
schiavi dell'Urbe ai 58/60 degli addetti al culto nei templi, ai centenari dell'Emilia proto-
imperiale ... Alcuni studiosi danno valori medi ancora piu bassi, 21,6 anni in Roma pagana,
23,4 in Roma cristiana.

41 Tusc. disp. 11, 10, 22; 1V, 8, 24; ecc.

42 Cfr. Ulpiano, in D. 1, 1, 1, 3 (ius naturale) e 4 (ius gentium).

43 Cicerone, De re publ. 2, 22, 40; Aulo Gellio, Noct. Att. 16, 10.

44\V/d. Rapporto Svimez 2024 [online.fliphtml5.com/utfnt/ekpq/?search=docenti%2520donne#p=100].

16



(Nell'ltalia d'oggi*®, la speranza di vita alla nascita & stata mediamente 83,4 anni: rispetto
all'eta romana protoimperiale, nel 2024 ¢ risultata quasi quadruplicata per le donne [85,5];
quasi triplicata per gli uomini [81,4].)

Ma & pur vero che sono I'uomo di rango senatorio, e la sua massima espressione, il princeps
/ l'imperatore (formalmente il primus inter pares: solo dal lll secolo d.C. il dominus, il
padrone), o di rango equestre — e, per gli ambiti non strettamente politici, i ricchi e gl
emergenti in genere —, ad avere tutti i diritti e tutti i privilegi nei confronti della stragrande
maggioranza degli altri cittadini: il possesso della terra — che dava il censo — e i crediti
d'usura (non disdicevoli, come testimonia, ad esempio, per sé stesso Plinio il Giovane*f)
sono il valore sociale fondante.

Ancor piu accentuato, naturalmente, ¢ il distacco del cittadino nato libero (ingenuus)
dalla sua antitesi, con cui pure giorno e notte vive insieme, quasi solidalmente, lo schiavo:
nella villa, quest'ultimo € ed e valutato un semplice instrumentum vocale a buon mercato,
arnese da lavoro distinto dagli attrezzi agricoli e dal bestiame solo perché pud esprimersi
con la voce?’.

E in questo ambiente, come nelle domus urbane, risulta oggetto di ogni sorta di
sopruso e di violenza, anche sessuale, insomma — con termine fin troppo attuale — di latente
femminicidio (che &, propriamente, I'omicidio di una donna commesso per motivi legati al
genere e alla discriminazione, spesso in contesti di abuso): il dominus, il padrone — cosi &
sempre stato — pud imporlo con liberta praticamente assoluta*®, perché «cio che ordina il
padrone non & vergognoso»*® dichiara senza dubbi e senza remore Trimalchione,
ricordando il suo passato di servus ...

Proprio per questo, forse, i cittadini plebei, i liberti non abbienti e anche gli schiavi urbani
dovettero trovare ben presto numerosi momenti societari ed egualitari nell'esercizio comune
di attivita artigianali, commerciali, cultuali, e nel desiderio di garantirsi, ad esempio,
memoriae e riti funebri propri e adeguati.

Suscitavano cosi, tuttavia, ulteriori sospetti e animosita da parte di coloro che
coltivavano nell'otium, il tempo libero dagli affanni, I'caurea mediocritas»®°, per preservare
il pensiero da preoccupazioni contingenti e volgari: quelli stessi che — pur tradizionalmente
pronti a mobilitare i subalterni per "i superiori interessi dello stato" — non pensavano certo
ad alcuna loro evoluzione o promozione politica e finivano spesso per accomunare gli
schiavi (i nemici per eccellenza®'), i liberti e i coloni al vulgus (e, in Tacito, anche alla truppa),
alla tumultuante plebe urbana che lotta quotidianamente nelle faccende e nel lavoro
(negotium: < nec-otium®?, appunto) per la sopravvivenza.

45 Vd. www.istat.it/wp-content/uploads/2025/03/Indicatori_demografici_2024.pdf.
46 Plinio il Giovane, Epist. 3, 19, 8.

47 Varrone, Re rust. 1, 17, 1.

48 Come testimonia esplicitamente Orazio, Serm. 1, 2, 116-117.

49 «Nec turpe est quod dominus iubet»: Petronio, Satyr. 75, 11.

%0 Qrazio, Carm. 2, 10, 5.

51 « Totidem hostes ... quot servi»: Seneca, Epist. 47, 5.

52 «... quasi nec-otium, id est sine otio»: Isidoro, Etymol. 18, 15, 3.

17



Orazio e, su un piano e per motivazioni diverse, Petronio sono distaccati e freddi, spietati a
volte nelle loro irridenti o feroci censure, verso queste categorie sociali. Nel poeta di Venosa,
figlio di un liberto, & presente ancora — al di la dello stesso programma augusteo di
restaurazione — un atteggiamento critico e di rifiuto di quanti paiono indifferenti o incapaci
di trovare il proprio io nell'interiorita; nell'elegantiae arbiter®®, nel maestro e giudice del buon
gusto alla corte neroniana, € invece lo scetticismo ironico e quasi rassegnato verso la
grossolanita e l'avidita dei subalterni e dei parvenu, assillati quotidianamente dalle
occupazioni pratiche o maldestri imitatori dell'aristocrazia, estranei anch'essi alla liberta
interiore e alla serenita degli studi e della riflessione, il momento piu alto per le attivita dello
spirito.

Ma pure qui, come in Livio, & manifesta una maggiore incomprensione nei confronti
degli ex-schiavi arricchiti, alcuni ormai protagonisti dello stato, che salgono in modo
intraprendente e spregiudicato la scala sociale. Neppure il facoltoso liberto Trimalchione,
che ha la rara fortuna di non avere piu alcun gravoso legame col suo ex-padrone (ormai
patronus), visto che & morto lasciandolo coerede con l'imperatore®, pud competere col
cittadino di rango, anche se la sua «onirica» (Paul Veyne) condizione & pur sempre
grandemente privilegiata agli occhi della comunita cittadina.

La poverta, almeno da Aristotele e dalla sua scuola in poi, € sempre stata considerata
un marchio infamante, oltre che una colpa, e una disgrazia: «tutti i giorni sono brutti per il
povero»%.

Enormi, in effetti, sono le miserie e le emarginazioni che coinvolgevano una
larghissima fascia degli abitanti dell'impero: anche i cittadini senza mezzi di sussistenza o
senza lavoro e i contadini, che risultano, in pratica, una sottospecie, espropriati della loro
terra a favore magari dei veterani, questi ultimi a loro volta — dopo tanti anni di lontananza
dalla vita dei campi — spesso incapaci di reinserirsi o integrarsi nelle attivita agricole coatte
cui erano destinati, almeno fino alla riforma augustea.

Come del resto conferma la Tabula alimentaria di Veleia / TAV®®, vero e proprio
catasto bronzeo (parziale) dell'Appennino Piacentino-Parmense, numerosi sono i passaggi
di proprieta dei poderi (fundi) nell'ltalia settentrionale durante il | secolo d.C., riflessi anche
nelle loro plurime denominazioni.

E la paura dei proletari urbani, che non avevano neppur diritto a un funerale e a una
sepoltura decorosa®’, oltre che degli schiavi (e dei contadini) rurali, & fra i motivi anche
strumentalmente ricorrenti, fin dalla tarda repubblica, nell'immaginario collettivo senatorio:
attraverso i debiti, in effetti, si poteva passare a diverse forme di dipendenza e di semi-
schiavitu.

Spazi non cosi rigidi, tuttavia, separano di per sé cittadini e non cittadini a Roma, che sotto
questo riguardo fu ben piu evoluta degli altri regni ellenistici, non avendo mai avuto
dichiarate preclusioni etniche, sociali, religiose.

53 Tacito, Ann. 16, 18.

54 Cfr. Petronio, Satyr. 76, 1-2.

55 Libro dei Proverbi 15, 15 (X/VIl secolo a.C.).

5 CIL XI, 1147 Add. = N. Criniti, La "Tabula alimentaria" di Veleia: editio maior, "Ager Veleias", 19.07 (2024),
pp. 1-81 [www.veleia.if] (e vd. EpigrafiaStoria, p. 47 sgg.): ad esempio |, 5 sgg. e IV, 36 sgg., obligationes /
ipoteche 2 e 22, e passim

57 Cfr. Orazio, Serm. 1, 8, 8-16.

18



Gli stranieri ricchi ed emergenti, ad esempio, vengono abbastanza facilmente
integrati nella compagine statuale: e perfino lo schiavo — che &, per definizione, «res / cosa»
e percido agli antipodi della persona (e forse solo in eta imperiale considerato degno di
sepoltura) — pud vedere col patrimonio accumulato con duro lavoro sia la sua liberazione
per decisione del dominus (manomissione) sia, nel giro di un paio di generazioni, un
discendente maschio affermarsi nella vita economico-sociale, nelle attivita pubbliche
(emblematico, anche se peculiare, € il caso di Orazio) o, addirittura, nella carriera politica.

La mobilita e la promozione sociale non erano, beninteso, cosi facili a perseguirsi e
comuni (il rapporto tra liberti e liberi, nelle iscrizioni, &€ di almeno 3 a 1 ...), e portarono a una
accettazione, solo raramente consapevole e critica, dei valori dominanti, che — senza voler
generalizzare — vengono cercati con grande determinazione e pervicacia, anche nelle
situazioni piu conflittuali.

Un servus, uno schiavo, come il siriaco Euno, del resto, nella sanguinosa guerra schiavile
scatenata nel centro della Sicilia contro Roma nel 136-132 a.C., non cerco di sovvertire
I'ordine costituito senatorio, ma lo adattd ai suoi fini: €, come un dinasta ellenistico, col nome
di Antioco, mantenne in vigore la schiavitu di cui aveva gravemente sofferto fino allora a
Enna ...

In ogni caso, la condizione di schiavo — specie nei latifondi, senza le possibilita offerte
dalla vita di citta (a meno di non essere dispensator, tesoriere / amministratore, come
Trimalchione) — fu sempre una grave iattura, per I'assoluta dipendenza dalla volonta altrui
e la totale assenza di garanzie personali: «servile caput nullum ius habet — gli schiavi non
hanno alcun diritto», perché mancano di «moralita» e sono capaci di tutto, riassumeva |l
giureconsulto Paolo agli inizi del Il secolo d.C.%® (ma, quasi contemporaneamente,
Tertulliano®® testimoniava la diffusione in Africa di unioni matrimoniali schiavili, almeno come
stati di fatto).

Alcuni imperatori della dinastia degli Antonini intervennero nel Il secolo d.C. per
reprimere le violenze e gli eccessi padronali, che portavano a non pochi suicidi, duramente
riprovati ancora in eta giustinianea®. Ma senza mai mettere in discussione il diritto assoluto
di proprieta: «il potere dei padroni sugli schiavi deve restare intatto e nessuno deve vedere
diminuiti i suoi diritti», sentenzio I'imperatore Antonino Pio®’, nella prima meta del Il secolo.

E le voci in difesa delle res umane furono, cosi come per la schiavitu in generale fino
all'Ottocento inoltrato, assai poche e circoscritte, sia in ambito cristiano — che prende atto,
senza modificarli®?, dei rapporti sociali vigenti —, sia in ambito pagano — che trova soltanto
in tardi ambienti filosofici il coraggio di dichiarare apertamente, purtuttavia su una
tradizionale valutazione di utilita allo stato®3, «servi sunt: immo homines — sono schiavi:
uomini senza dubbio»®4.

%8InD.4,5,3,1.

59 Tertulliano, Ad uxor. 2, 8, 1.

60 Cfr. CI. 6, 22, 2.

6"In D. 1, 6, 2: per la sua legislazione umanitaria cfr. Gaio, Inst. 1, 52-53.

62 Cfr. ad esempio Clemente Alessandrino, Pedag. 3, 11, sulla base di Paolo, Coloss. 4, 1 ed Efes. 6, 9.

63 Cfr. Epitteto, Diatribe Il, 23, 24-25 (fine del | secolo d.C.).

64 Cfr. Macrobio, Saturn. 1, 11, 7 (primi anni del V secolo d.C.). vd. ibid. 2 sgg., I'articolata difesa della servilis
fortuna ad opera di Vettio Agorio Pretestato, illuminato senatore e teologo pagano della seconda meta del IV
secolo.

19



E cosi pure — fatta salva la condizione giuridica — & considerata altrettanto ignobile dal
mondo senatorio (da Cicerone e Seneca, tra gli altri), e certamente vista non molto
benevolmente dalla maggioranza dell'opinione pubblica®, la condizione di mercennarius, di
operaio salariato o bracciante a giornata, secondo un grave e pervicace pregiudizio che
abbiamo scontato fino a tempi recenti.

Questi poi, per il fatto stesso di ricevere una paga, una merces appunto, come
corrispettivo di attivita di lavoro manuali — che sono, per volonta padronale approvata da
Varrone®® alla fine della repubblica, piu pesanti e meno tutelate di quelle degli schiavi —,
verra poi accostato dalla tradizione erudita®” alla meretrix, colei che ricava anch'essa un
guadagno dal suo corpo (come eloquentemente scrive un altro grande giurista dell'eta dei
Severi, Ulpiano®) e ne condividera frequentemente la riprovazione oligarchica (maschile!),
se non |'emarginazione sociale.

Ma non é da pensare che egli sia isolato nella disistima e nell'esclusione sociale da
parte dei ceti dominanti: appena poco piu in alto di chi lavora sotto altri (sub-alterno,
appunto) e di chi affronta una dura fatica fisica (/abor significa proprio questo), vengono
infatti posti — dai poeti comici e satirici ellenici e romani — i contadini, i bottegai, i marinai, i
militari, ...

A seguito in particolare della riforma dell'esercito professionale, in effetti, pure il
soldato semplice — retoricamente visto ancora come il cittadino-contadino della prima eta
repubblicana, straordinaria macchina bellica dell'espansionismo imperialistico dell'Urbe —
deve guadagnarsi pericolosamente e giorno dopo giorno la sua sopravvivenza, sotto forma
di indennita, come ogni operaio a giornata in fondo: ben diversa, invece, la storia per quanti,
appartenenti in specie al ceto senatorio, iniziavano col servizio militare la loro vita pubblica
e avevano altre e piu stimolanti prospettive di carriera.

In specifico, per il soldato semplice, al servizio dello stato fino alla morte, si
dovrebbero sfatare molti luoghi comuni sul trascurato piano del quotidiano (sugli aspetti
strettamente tecnici e tattici si & forse scritto anche troppo): ad esempio, sull'eroismo teso
alla difesa di interessi spesso non bene, o non piu, compresi € neppur garantiti dalla
prospettiva di essere curati dalle ferite, liberati da eventuali prigionie o, nel peggiore dei
casi, sepolti e ricordati onorevolmente; sulla dura e ininterrotta pratica giornaliera nell'ambito
delle strutture militari; sulla sua incerta e dimidiata vita famigliare; e infine sulla sua tardiva
e a volte difficile integrazione nella societa civile municipale.

4. A monte e al di la di tutto cid, non lo si mette mai sufficientemente in rilievo, resta tuttavia
la sostanziale dicotomia in eta classica tra il mondo maschile e quello femminile, che per
sua definizione esiste solo in funzione e all'ombra del primo.

L'impotentia e l'infirmitas, l'inferiorita e la debolezza strutturali della donna, dell'
«imbecillus sexus — sesso debole» [— infra, capitolo 4], sono d'altro canto generalmente
codificate dalle consuetudini, dalla medicina (che esalta la superiorita spermatica del
maschio), dal diritto (che rileva la mutevolezza e inaffidabilita giuridica del sesso femminile),

65 Cfr. i «mercennaria vincla» di Orazio, Epist. 1, 7, 67.
66 VVarrone, Re rust. 1, 17, 1.

67 Cfr. Nonio Marcello, Comp. doctr. p. 546 Lindsay.

88 |nD. 33, 2,43, 7 sgg.

20



dalla letteratura e cultura (Virgilio® e Seneca’®, per fare due nomi, sono le punte di un
iceberg praticamente compatto ...), dalla stessa speculazione etico-filosofica del mondo
ellenistico-romano.

Aristotele, del resto, non a caso aveva accostato la donna — nel primo libro della
Politica” — allo schiavo, per la sua manifesta incapacita ed esclusione dalla vita civile (& il
tema eloquente de Le chasseur noir [Paris 1981] dello storico francese Pierre Vidal-
Naquet), insomma per essere un a-cittadino.

(Storia di lunga durata.

Ancora un secolo fa, ad esempio, in L'eta dellinnocenza della scrittrice statunitense
Edith Wharton, il giovane e brillante protagonista del romanzo, Newland Archer,
appartenente all'alta e ricca borghesia della New York di fine Ottocento, poteva considerare
amaramente:

«...la donna é creatura sottomessa, e versata nelle arti dello schiavo.»’? ...)

E ambedue — servus e femina — sono altresi accomunati al figlio (che, anche sposato,
restava dipendente dal padre fino alla sua morte ...), se pur in modo peculiare, da una sottile
paura che potevano suscitare, e suscitavano, nel pater familias (cui gia erano di per sé fonte
di quotidiane preoccupazioni per il disordine e |'anarchia causati dalle loro improvvise
«disobbedienze»’3): I'uno perché — oltre a essere, con i poveri, un rivoluzionario potenziale
— era considerato virtuale attentatore alla vita del suo padrone; I'altra perché, come uxor,
poteva esserlo del marito coi suoi veleni.

E non é raro — gia con Aristotele — vederli posti sullo stesso piano dell'infans,
dell'impubere, che & soggetto per eccellenza a tutti e a tutto: il che non fu certo privo di
conseguenze.

Se affettuoso e solidale, di norma, in tutto il Mediterraneo antico & il legame naturale
tra la madre e il figlio di sangue o da lei allevato’ — cui, specie se di ceto superiore, trasmette
la disciplina ac severitas’ tradizionali — anche nella maggiore eta, solo eccezionalmente
invece il bambino viene preso in considerazione dal mondo virile adulto: e, pur maschio, per
lo piu nell'unico aspetto conveniente, nel raggiungimento cioe della maturita fisica e mentale
della maggiore eta (17 anni).

Non fu illogico, quindi, apparentarlo in alcuni casi al folle, al furiosus, inattendibile ed
escluso per natura e per definizione. E se pure supera il rischio e l'incognita della nascita e
dell'esposizione fuori casa (che dipendevano, anzitutto, dall'onnipotente diritto paterno di
vita e di morte, oltre che dalle diffuse pratiche abortive [— infra, capitolo 7]), gli si contesta
il diritto di essere bambino, come fu prassi consolidata fino al XV/XVI secolo d.C., di poter
avere una sua autonoma vita emozionale e sociale.

69 Virgilio, Aen. 4, 569-570, che ritroviamo in tanti autori cristiani.

70 Seneca, Constant. 14, 1.

71 Cfr. Aristotele, Politica |, 1260A.

72 E. Wharton, L'eta dell'innocenza, Milano 2013, p. 280 [The Age of Innocence, New York 1920].

73 Come ben sottolineava, con Platone, Cicerone, De re publ. 1, 43, 67.

74 \V/d. la commossa dedica della romana Vivania Primitiva al suo carissimo verna — di per sé, schiavo nato in
casa —, di neppur tre anni (Sabina, p. 103: | secolo d.C.): sull'indulgenza materna cfr. Terenzio, Heaut. 991-
993; Seneca, Provid. 2, 5-6.

75 Cfr. Tacito, De orat. 28, 4 sgg.

21



pRINCEPS [imperatore]

ORDO SENATORIUS [Ceto senatorio / senatori]
(ex-magistrati, proconsoli, consoli, pretori, ...)

ORDO EQUESTER [ceto equestre / cavalieri]
(prefetti, procuratori, ...)

ORDO DECURIONUM [ceto mumclpale [ decurioni]
(magistrati locali, ...)

ORDO PLEBEWUS [ceto plebeo/ plebe]
(cittadini liberi dalla nascita (ingenui])

FaMiLIA CAESARIS flibertie schiavi imperiali]

LIBERTI RICCHI

i oan [ citi3) [ADATTAMENTO DA G. ALFOLDY,
servi [schiavi = STDR!ASOC'ALED&.LANTICA
[schiavi] < rustici [di campagna] ROMA, BOLOGNA 1987, P. 202)

—
\. v
\\
2
\\_
L
< sponsa 0 - O
(@) - ‘-.‘!
i o i (nubilis) S mresy FEMINAGOY & ° uxor : !
: o b MULlER s 3 (univira) ;Mmoo
E o = - !
(s8] / o /
materfami-ifé'§"-3-"' /
~(matrona) e £ /
vidua -
i % Koy

{N. CRINITI, IMBECILLUS SEXUS,
PARMA 1989, P. 28 (ELABORAZIONE
o1 E. BIGG! - L. MONTANINI)]




Una esclusione e un silenzio, anche storiograficamente, pesanti, che sembrano
paradossalmente rompersi — pure nelle testimonianze antiche — al momento della morte,
cosi precoce e diffusa nell'antichita (a livello da quarto mondo, ricordero piu in la): il piccolo,
infatti, vi trova una sorta di riscatto e insieme di recupero d'identita personale, non dissimile
da quella degli altri subalterni, con una partecipazione affettiva tuttavia piu autentica e
accentuata dalla pietas — ben sottolineata nelle iscrizioni e nei bassorilievi funerari —, dovuta
al compianto genuino e immediato dei genitori e dei parenti, specie nei ceti inferiori.

5. Pure la donna mediterranea, del resto, € una eterna e misconosciuta "minorenne" (con
qualche, parziale eccezione in Israele), inferiore da sempre, tabuizzata e colpevolizzata per
i motivi piu diversi (mestruazioni, sessualita, sterilita, ...), non necessariamente rispettata e
amata: anche sul piano dell'eros, la donna di medio / alto ceto, la femina honesta, non
suscita particolare attrazione e interesse che non siano di per sé finalizzati o fisiologici, in
perenne concorrenza coi giovinetti, gli amasii, tendenzialmente preferiti — ad esempio in
Grecia e a Roma — come oggetti sessuali (Properzio, Orazio, Ovidio e Marziale sono
indicativi di tale atteggiamento nelle loro dichiarazioni di bisessualita praticata).

La subalternita femminile — che €&, poi, I'argomento di fondo dei contributi di questo
Le donne nell'impero romano — raggiunge il suo acme nell'atavica logica (maschile) del
servizio gratuito e del sacrificio totale: e si sublima, nell'Urbe in particolare, nella funzione
uxoria di amministratrice responsabile, oculata e fedele della domus maritale e nella
procreazione di futuri cittadini maschi atti alle armi (che tuttavia la donna — fosse o non fosse
matrona — neppure generava, secondo una diffusa e pervicace convinzione filosofico-
scientifica durata fino al XIX secolo, ma semplicemente e provvisoriamente albergava e
nutriva nel suo utero ...).

(Solo Gesu Cristo, del resto, una generazione dopo Augusto, sia detto neppur troppo tra
parentesi, considerd "maggiorenne" la donna antica sul piano personale (matrimonio e
procreazione non vengono piu considerati sorte inevitabile e coatta di ciascuna), sul piano
sociale (senza preclusioni di ceto o condizione: vedova, ammalata, straniera, prostituta che
fosse) e sul piano spirituale (la parita con I'uomo — pur nelle peculiari differenze — &
dichiarata apertamente).

Fu tuttavia troppo spesso mal-inteso e brutalmente disatteso dai suoi seguaci, se, a
meta del secolo seguente, tanto per fare due esempi — ma se ne parlera piu a fondo nei
capitoli 5-6 —, Giustino martire puo ritenere «assolutamente ridicolo»’® trasferire I'immagine
del pensiero a una forma femminile (nella fattispecie Minerva) oppure se nell'apocrifo
Vangelo gnostico di "Tommaso", della fine del | secolo / inizi del Il secolo d.C., si pud
leggere, in chiusura’’, che la donna deve diventare «maschio» per entrare nel regno dei
cieli ...)

In una societa e in un'etica di uomini fatta per uomini, «the Silent Women» romane (¢ il titolo
di un celebre saggio del 1965 dello storico statunitense Moses I. Finley) erano espropriate,

76 Giustino, I Apol. 64, 5 (rivolta all'imperatore Antonino Pio).
77 Cfr. "Tommaso", Vangelo, detto 114: parole di Gesu Cristo in risposta all'affermazione di Pietro che le donne
non erano degne della «vita» (eterna).

23



si e detto, anche di ogni forma e possibilita di comunicazione, perché a esse non
appartenevano di per s¢€ nemmeno la mobilita personale e la liberta di parola, da sempre
prerogative maschili.

E vivevano una condizione di subordinazione pressoché assoluta e permanente:
almeno fino all'eta augustea, a cavallo tra il | secolo a.C. e il primo secolo d.C., quando si
intravedono forme di emancipazione e di indipendenza femminile, pur sempre duramente e
astiosamente stigmatizzate — secondo tradizionali e antichissimi luoghi comuni -
dall'opinione pubblica (maschile)®.

Per quanto ci possa apparire paradossale, nella sua schiettezza aveva ben ragione
Marziale’®, interprete eloquente delle forti perplessita maschili di fronte al femminino, a
osservare che l'unica forma possibile di eguaglianza tra i due sessi & la condizione di
sottomessa — inferior — al marito da parte della moglie: proprio per l'intrinseco e naturale
stato femminile di passivita®® di fronte all'attivita dell'uomo, che & per eccellenza la destra
positiva del corpo civile (nella tradizione classica da Parmenide in poi), mentre la sinistra,
inquietante e tenebrosa, € propria della donna.

E questa inferiorita strutturale doveva palesarsi fin dai primi anni di vita se,
nonostante gli isolati inviti del neostoico Musonio Rufo, nel | secolo d.C. maestro di filosofia
di Epitteto e di tanti senatorii romani, la comunanza, non dico la parita, tra maschi e femmine
era limitata allo stadio iniziale dell'adolescenza, nel gioco e nell'educazione.

E se limperatore Augusto poteva ribadire programmaticamente in senato —
nell'ambito della sua articolata legislazione famigliare — l'invito di poco piu di un secolo
prima, rivolto dal censore Quinto Cecilio Metello Macedonico al popolo romano, di sposarsi
almeno e soprattutto per il bene dello stato, pur convinto che senza moglie gli uomini
sarebbero stati tutti meglio, liberi da siffatta molestia®’ ...

(Chissa se Ignazio di Loyola, a meta del XVI secolo, ebbe sotto gli occhi anche questi testi,
quando diede nel 1548 — nei suoi Esercizi spirituali®? — la definizione, poi classica per secoli,
dell'inferiorita della condizione matrimoniale, addirittura ritenuto estranea alla perfezione
evangelica ...)

8 Giovenale, nello scrivere attorno al 120 d.C. la sua celebre sesta Satira contro le donne (in effetti, per
sconsigliare decisamente il matrimonio all'amico Postumo), non solo aveva alle spalle vari precedenti illustri
—dal frammento 7 Diehl dei Giambi di Semonide di Amorgo (VII secolo a.C.); a Euripide, Ippolito 616-648 (428
a.C.); a Lucrezio, Rer. nat. 4, 1160-1177 (ante 55 a.C.: che fa il paio con la disincantata descrizione di Achille
Tazio, Le avventure di Leucippe e Clitofonte 2, 37, di due secoli dopo), almeno —, ma pure autorevoli
contemporanei, quali 'ambiguo Plutarco (ad esempio Sull'amore 4 = Moralia 750B sgg.) e Tacito (cfr. De orat.
28, 3 sgg.), nostalgici dell'ideale femminile "repubblicano": altrettanto lungo, e ben piu sconcertante, I'elenco
delle affermazioni misogine, a volte vere e proprie invettive contro le donne, dei Padri della Chiesa.

79 Marziale, Epigr. VI, 12, 3-4.

80 Come sostiene a chiare lettere, tra I'altro, Aristotele, Gener. anim. 728A sgg.: «la donna & un maschio
sterile».

81 Cfr. Svetonio, Aug. 89: l'allocuzione di Quinto Cecilio Metello Macedonico «de prole augenda» € in Aulo
Gellio, Noct. Att. 1, 6, 2 sgg. (con erroneo riferimento a Quinto Cecilio Metello Numidico).

82 |gnazio di Loyola, Exercitia  spiritualia, [Romae] MDXLVIII, parr.  356-357 —
books.google.it/books?id=W21GAQAAMAAJ&pg=PP242&Ipg=PP242&dq=Loyola,+Exercitia+spiritualia,+Ro
mae+MDXLVIlI&source=bl&ots=6dEOiZcj8K&sig=ACfUSUTuMSF-KO_7q-
b1Z7vzo02sumvCmQé&hi=it&sa=X&ved=2ahUKEwiaZ2_vPibrSAhWOXVEDHfIdBD4Q6AF6BAgQEAM#v=one
page&qg=Loyola%2C%20Exercitia%Z20spiritualia%2C%20Romae % 20MDXLVIlI&f=false.

24



Piu pesante e dura, naturalmente, era I'emarginazione e l'esclusione sociale di cui
soffrivano le puellae non integrate — schiave, liberte, straniere, artiste, prostitute (per la
giovanissima / giovane eta definite puellae, senz'altra aggettivazione, anche in contesti
epigrafici d'eta imperiale®3®) —, compagne disinibite e gradite, se pur non esclusive, del
maschio celibe o sposato: ancor piu "oggetto" delle matrone, appaiono tuttavia in larga
misura le uniche donne con cui € possibile affetto e amore.

La famiglia romana, in effetti, ma dovremmo meglio dire europea (almeno fino al
XVII/XIX secolo), & di per sé, pur con eccezioni, la negazione dei sentimenti e dell'eros: il
sognare e amare appieno la propria — ma non l'altrui ... — moglie veniva per lo piu
considerato assurdo da tanti intellettuali pagani e moralisti cristiani, una cosa irrazionale e
improbabile, anche quando questa era giovanissima, visto che poteva sposarsi dopo i 12
anni (le anziane, povere o di basso ceto, alla chiusura del loro ciclo procreativo risultavano
per lo piu delle sopravvissute e delle escluse, trovando un ruolo quasi solo come nutrici o
levatrici).

E, in ogni caso, sarebbe apparso un fatto gravemente disdicevole per tutta la scienza
ellenistico-romana — ribadi autorevolmente l'efesino Sorano, forse il medico piu insigne del
Il secolo d.C., nel suo trattato di ginecologia scritto per gli uomini (com'era d'obbligo) e per
le ostetriche — che ci si sposasse per puro piacere e non per avere dei figli e una doverosa
successione?.

La libido, il desiderio e la passione, tendenzialmente del resto legata all'omofilia dalla
mentalita classica e cristiana, si identificava con la zopveie, la condizione deprecabile e
deprecata di sfruttamento e di miseria della prostituta (meretrix: il fatto che in latino i sinonimi
di meretrix siano piu di cinquanta & chiaro segnale della diffusione della prostituzione nella
societa romana e nel suo immaginario collettivo): parlo, naturalmente, pensando al maschio
romano, visto che ogni iniziativa femminile nei confronti degli uomini — specialmente
sessuale — era duramente riprovata e, se possibile, repressa, perché contravveniva
clamorosamente all'annullamento di s€, e del proprio femminino, richiesto e imposto a ogni
donna.

Nello stesso modo, del resto, veniva condannato l'adulterio: certo in nome della
purezza del sangue gentilizio, ma soprattutto a tutela del diritto d'uso, incontestabile ed
esclusivo, della «porzione» (cosi si esprime Epitteto) distribuita a ogni marito, che non
poteva in ogni caso essere alterata, modificata o rifiutata senza il consenso del pater
familias.

Per la "soddisfazione" delle proprie pulsioni sessuali, allora, 'uomo si indirizza / €
indirizzato — oltre allo schiavetto (puer), che poteva coesistere nella domus con la moglie
legittima, come forse nel caso di Trimalchione® — alle liberte e schiave di casa (verso le
quali, nei latifondi, gode di un vero e proprio ius primae noctis®), alle cortigiane e alle
prostitute, specie se deve "rispettare" la propria coniuge (che non pud mai essere coinvolta

83 Cfr. ad esempio a Isérnia, nel | secolo d.C., CIL IX, 2689 = ILS 7478 = IED VI, 3: vd. E. Terenziani, «L.
Calidi Erotice, titulo manebis in aevum». Storia incompiuta di una discussa epigrafe isernina [CIL IX, 2689],
"Ager Veleias", 3.09 (2008), pp. 1-16 [www.veleia.it].

84 Cfr. Sorano, Ginecol. 1, 34: e vd. infra, capitoli 5-6 e 7.

85 Cfr. Petronio, Satyr. 74, 8 sgg. (e le giustificazioni di 75, 4 sgg.).

86 Cfr. Marziale, Epigr. IV, 66, 11.

25



nelle «sfrenatezze e dissolutezze maritali»®’, ricorda Plutarco) e anzitutto laddove si
potrebbe scontrare con gli interessi dello stato: le vergini libere dalla nascita, in effetti, sono
potenzialmente le madri dei futuri cittadini e soldati di Roma.

La meretrice in particolare — che poteva anche essere stata una libera, "esposta" nella
primissima infanzia per volonta del padre — veniva intesa tacitamente, ma neppur troppo
per un Catone il Censore, in modo non diverso da oggi, quale una valvola di sfogo fisiologico
per tutti i maschi cosiddetti esuberanti (lo stupro giovanile singolo o collettivo, specie a
danno di prostitute®®, & ben testimoniato anche a Roma) e, insieme, inconsapevole
strumento di controllo sociale.

Ma, allora come del resto ora, si trovava ai margini della vita civile, al di sotto e al di
fuori del mondo delle bonae feminae (che almeno avevano un ruolo e una funzione sociale
formalmente accettabile), ed era giuridicamente tacciata — dallo stesso maschio che la
usava senza remore, fornendola altresi in privato agli ospiti durante la cena o a pagamento
nei lupanari®® — di infamia, e quindi perbenisticamente condannata come probrosa,
svergognata, ma non penalmente perseguita.

Oggetto di pettegolezzi piccanti o di casistiche legislative nelle fonti letterarie e
giuridiche, non sempre facilmente decantabili nella loro oligarchica ideologia maschile
(anche quando, nei poeti epigrammatici e satirici, se ne fa espressa memoria, sessuale o
moralistica), la prostituta rivive con una qualche autenticita forse solo nelle iscrizioni e
nell'archeologia cittadina.

Dai graffiti di Pompei, poi, si possono ricavare una certa partecipazione e simpatia
maschile, al di la degli schemi consueti di esaltazione e illustrazione di prodezze personali
e di specialita erotiche, le celebri figurae Veneris: e pure, si colgono le uniche voci
autentiche di questa composita categoria femminile, nella precarieta e disumanita di una
vita senza vita — di segregazione, di sfruttamento e di stenti nella stragrande maggioranza
dei casi.

E un mondo, tutto sommato, dolente e rassegnato, dai contorni assai limitati
(com'erano assai anguste la sua vita e la sua socializzazione), perlopiu sottaciuto, se non
escluso, anche in tanti pregevoli libri specialistici — con qualche eccezione fra quelli recenti
dedicati espressamente alle donne — e manuali che abbiamo tra le mani, quasi sia tuttora
un argomento imbarazzante o, peggio, irrilevante: salvo, naturalmente, i tradizionali e isolati
riferimenti alla sua incidenza sulla storia politico-sociale dello stato romano e all'aspetto
materiale del mestiere (pratiche, modalita, contraccezione, luoghi di incontro ed esercizio,
folclore).

6. Cosi, in ogni caso, € esorcizzato o edulcorato anche il problema della morte, che pure &
la speranza del riposo per tanti subalterni, della requies, del terminus dove «dolcemente

87 Cfr. Plutarco, Prec. coniug. 16 = Moralia 140B, e passim: forse solo il filosofo neostoico Musonio Rufo, in
eta flavia, sostenne la parita delle donne anche in cio (Diatriba Xll). E cfr., del resto, l'insolita esaltazione del
pieno accordo sessuale in Marziale, Epigr. X, 38;e IV, 7.

88 Con tradizionale assalto alla porta di casa: cfr. Aulo Gellio, Noct. Att. 4, 14; Ulpiano, in D. 47, 2, 39 («libidinis
causan).

89 Secondo una diffusa prassi degli honesti viri (cfr. Ulpiano, in D. 5, 3, 27, 1), non disdegnata da Caligola, che
apri addirittura nel Palatium un bordello pubblico (cfr. Svetonio, Calig. 4, 1).

26



riposano (requiescunt) le ossa» si epigrafa per un liberto pagano della fiorente Roma
augustea®.

Un accidente momentaneo, quasi invocato, dagli sfruttati e dagli oppressi (che,
tuttavia, solo raramente hanno potuto lasciarci traccia di questo "sogno" in iscrizioni), ma
pur sempre definitivo e drastico, di fatto assai temuto sia dalla gente comune sia dai
privilegiati, che poco o tanto hanno qualcosa da difendere e, quindi, da perdere, anzitutto il
tranquillo scorrere del tempo e della quotidianita.

Nell'isola di Delo, dove si venerava Apollo dio della bellezza, e nel santuario di
Epidauro, dedicato a Esculapio dio della medicina, non era permesso né partorire né
defungere, e per entrare o uscire dal mondo degli uomini ci si trasferiva altrove: emblema
mitico, e indubitabilmente ambiguo, di una societa che — dominata da una interpretazione
razionale e insieme "estetica" del vivere — letteralmente emargina ed esilia le domande
fondamentali sul nascere e il morire, sulle realta estreme e indivise dell'esistenza, per la
loro intrinseca impurita®!, che ne fa monopolio femminile ...

Forse, pero, l'ultimus dies®® angoscia ancor piu lI'uomo antico perché, nella sua
inesorabile peculiarita, € indeterminabile nel tempo e nello spazio, un'idea nebulosa e
impalpabile, che d'altro canto incombe nel quotidiano e nel presente, dissolvendo la
concretezza dell'essere e dell'avere.

«QOgni giorno la morte ci & sempre piu vicina»®3, constatava angosciato I'ex-schiavo
e favolista latino, ma macedone d'origine, Fedro, nella prima meta del | secolo d.C.: e il suo
patronus, l'imperatore Augusto, avrebbe detto — morente — agli amici che lo spettacolo era
finito, «acta est fabula»®* ...

E anche se la morte € compagna di strada del Romano — le aspettative e le
prospettive di vita, specie per i ceti subalterni, non erano molto felici, allora come fino al
secolo scorso, si € gia visto supra, nel paragrafo 3 —, si cerca tuttavia, ed & solo un
apparente paradosso, di connotarla, di trovarvi insomma un suo significato: un significato
che — senza la speranza cristiana — si riduce, del resto, a ben poca cosa.

A fronte della malcelata inquietudine dei contemporanei e dell'ossessiva
esorcizzazione / rimozione del mondo moderno, la realta ineluttabile rappresentata dal non-
piu diventa parte attuale, protagonista addirittura, della vita dell'uomo célto romano e delle
sue ansie: e le sue paure si riducono solo nell'attivita pubblica.

Anche il ricco liberto Trimalchione, che si atteggia a senatore nella sua citta e nella
sua casa, ricerca un punto di equilibrio di fronte allo scandire del tempo, alla brevita della
vita, alla morte che incombe su tutti, ma € piu minacciosa per chi ha un nome o beni da
tutelare o godere.

E la morte si pud ignorare o banalizzare, piu 0 meno simbolicamente, facendone, ad
esempio, specie se € degli altri, argomento di conversazione durante i banchetti, che

%0 CIL VI, 7193a Add. = CLE 1247 = Courtney 185 = EDCS-18300915 = EDR030712.

91 Cfr. Euripide, Ifigenia in Tauride 381 sgg.: &€ convinzione diffusa in tutto il Mediterraneo antico (cfr. a Israele
Deuteronomio 26, 14: XI/VI secolo a.C.).

92 \Valerio Massimo, Fact. dict. mem. 9, 12 praef.

93 « Vita morti propior fit cotidie: ritroviamo questa divulgatissima affermazione di Fedro (Fab. 3, 75, 10) anche
nella bella iscrizione aquilana CIL IX, 3473 = CLE 186 = EDCS-14804497, che due fratelli si dedicarono vivi
nel I/ll secolo d.C., per ricordare e ricordarsi, in linea con I'epicureismo corrente, di vivere una bona vita,
«quare post obitum / [n]ec risus nec lusus / [n]ec ulla voluptas / erit — perché dopo la morte non ci sara né
riso né divertimento né alcun piacere».

9 |n Svetonio, Aug. 99, 1.

27



sublimano di per sé il principio vitale del cibo (e del vino), antagonisti primari della
decomposizione: ma non si puod eliminare dal proprio vissuto quotidiano, né tantomeno dalle
ansie e angosce del futuro sconosciuto e imprevedibile, del tempo crudele®® che fugge
inesorabile, inreparabile®®.

La propensione tutta romana di lasciare memoria, testimonianza pubblica di sé dopo la
propria fine — in epigrafi e in monumenti funerari — coinvolge la societa intera, subalterna e
dominante, anche per profondi motivi esistenziali.

Ma se per la prima € frequente la valenza liberatoria, e ancor piu la riconquista di una
identita e I'affermazione aperta di affetti famigliari, per la seconda — come per il ricco liberto
campano — contano lo sforzo e l'impegno a perpetuare nella societa la propria condizione
di privilegio e di superiorita, un modo calcolato e deliberato per affrontare da protagonista
pure la vita ultraterrena.

7. L'uomo romano, non par dubbio, € quindi anche, e soprattutto, lo sfruttato a vario titolo,
I'emarginato, il minore, e anzi — non & certo una incongruenza o una contraddizione — la
donna, lo schiavo, il bambino, e pure il liberto, il soldato: il multiforme e magmatico mondo
della subalternita in carne e ossa, che attende di essere visto per quello che &, nella fatica
a volte insopportabile del quotidiano, nell'umile e logorante realta di ogni giorno,
nell'alienante sua immutabile e pur drammatica ripetitivita. Insomma, negli «affanni del
vivere e del morire»: che &, non a caso, il titolo di un altro fortunato e caro libro collettaneo,
da me curato®.

Questa € la grandezza, nascosta e sconosciuta, delle piccole cose che insieme fanno
la storia. Non tanto, pero, qui contano di per sé le tipologie, le statistiche, le classificazioni
erudite, ma piuttosto le presenze concrete e vive, spesso struggenti, degli individui reali:
attraverso il filtro degli indizi e delle opinioni dei testimoni — letterati e giuristi, 0 sconosciuti
protagonisti epigrafati —, piu o meno attendibili, piu o meno benevoli, ma sempre
autenticamente, e diversamente, partecipi della loro societa, anche quella che rifiutano o
denegano.

9 «Ferox»: Orazio, Carm. 2, 5, 13.

% Virgilio, Georg. 3, 284.

97 Gli affanni del vivere e del morire. Schiavi, soldati, donne, bambini nella Roma imperiale, Brescia 1991: 2
ed. rivista e corretta, Brescia 1997.

28



4. «Matrona»®e:
la donna agli albori dell'impero romano®®

1. A ben vedere, il problema femminile nel mondo romano — particolarmente nel passaggio
nodale tra repubblica e impero — &, per lo piu, semplificato, folclorizzato, normalizzato e
codificato in stereotipi di comportamento leggendari o topici.

E, se frughiamo nella nostra memoria e nei nostri libri scolastici, troppo spesso le
donne romane vengono identificate con le vergini — che siano la nobile eroina Clelia, che si
butta nel Tevere, o la fanciulla plebea Virginia, che viene uccisa dal padre centurione per
impedirle il disonore ad opera del decemviro Appio Claudio (e, in eta cristiana, la martire
...), fa poca differenza — o con le matronae, il sempiterno ideale mascolino della moglie

98 «La matrona»: come scriveva programmaticamente Marziale, alla fine del | secolo d.C. (Epigr. 8, 12, 3-4:
93), «inferior matrona suo sit, Prisce, marito: / non aliter fiunt femina virque pares. — la matrona deve essere
inferiore a suo marito, o Prisco: / non altrimenti donna e uomo sono uguali» (Marziale, Epigr. VIII, 12, 3-4: 93
ca. d.C.). E vd. infra, paragrafo 7.

99 Cfr. capitoli C — D del mio Donne a Roma antica: biblio-sitografia ragionata ...

29



fedele e verecunda, riservata, madre esemplare e feconda (di figli maschi, possibilmente),
pronta al sacrificio per la gens maritale e per lo stato°°.

Molti e rilevanti gli esempi: da Lucrezia, che si suicida per la violenza subita da Sesto
Tarquinio, figlio del re Tarquinio il Superbo (seconda meta del VI secolo a.C.); alla célta
vedova Cornelia, che fieramente "esibisce" come suoi unici ornamenta'®!, nella meta del I|
secolo a.C., Tiberio e Caio Gracco (unici superstiti con Sempronia, sfortunata sposa di
Publio Cornelio Scipione Emiliano, su dodici nati'® ...); a Ottavia, dignitosa e infelice tra il
fratello Ottaviano e Marco Antonio, sposato in seconde nozze (40 a.C.); a Livia Drusilla, nel
30 a.C.-14 d.C. intelligente e ascoltata collaboratrice del marito Ottaviano / Augusto (la
nipote di quest'ultimo, Agrippina Maggiore, lo fu nel 4-19 d.C. del marito Germanico, cui
diede nove figli in tredici anni'®?), come dal 306 lo fu Elena, inserviente di infimo rango
(vilissima'®4) di una locanda (stabularia'®), del figlio Costantino | il Grande.

O altrimenti, ancora, sono le emancipate e le trasgressive, figure antitetiche alle due
precedenti per la liberta d'uso della propria storia e del proprio corpo, caratterizzate a ogni
livello sociale dalla (presunta) medesima libido'% — ritenute tradizionalmente ninfomani e
intriganti, quanto inquietanti per intelligenza, spirito d'iniziativa e cultura —, come la nobile e
anticonformista "catilinaria" Sempronia’®’, negli anni Sessanta del | secolo a.C., o le tre
donne della famiglia di Nerone, la zia paterna Domizia Lepida, la madre Agrippina Minore e
la seconda moglie Poppea Sabina.

In realta, la questione risulta ben piu complessa e seria e offre uno spaccato molto
interessante e significativo, anche per noi, della netta divisione civile e culturale tra maschio
e femmina, che risale almeno a due milioni d'anni fa, ma che gli studiosi e i ricercatori —
quasi tutti uomini — fino a tempi recenti hanno troppo spesso trascurato o minimizzato,
perché preoccupati per lo piu di guerre, diplomazia, potere ...

Anche la documentazione che possediamo per l'ltalia antica, in effetti, appare
monocorde e chiaramente di genere e di parte, per lo piu disattenta o estranea al mondo
delle donne (salvo che per gli aspetti paradigmatici e giuridico-patrimoniali): insomma,
riflette I'ambiente oligarchico e naturalmente maschile dei ceti dominanti urbani, il mondo
autoritario del pater familias e del mos maiorum.

Cogliere tuttavia nelle opere letterarie, in controluce e quasi di sorpresa, il quotidiano
femminile ha offerto buoni risultati, come ho gia scritto altrove, specie quando si sono
parallelamente valorizzate le fonti epigrafiche e archeologico-iconografiche, le uniche a
testimoniarci ex professo la consapevolezza da parte dei ceti subalterni di sé e dei propri
valori guida.

Ma della femina, della donna romana di basso rango, e della sua vita privata, al di la
della piu generale difficolta di scrivere una storia dei sentimenti famigliari, ignoriamo ancora
troppi aspetti, che non siano meramente convenzionali: la donna sembra non meritare né

100 Per tutti, vd. lo splendido affresco di Catullo, Carm. 64 (e 61, 62): in 68, 136 per verecundia.
101 Cfr. Valerio Massimo. Fact. dict. mem. 4, 4.

102 \/d. Plinio il Vecchio, Nat. hist. 7, 13, 57.

103 \/d. Plinio il Vecchio, Nat. hist. 7, 13, 57.

104 Anonimo Valesiano |, 2, 2.

105 Ambrogio, De obitu Theodosii 42.

106 Cfr. Giovenale, Sat. 6, passim.

107 Cfr. Sallustio, Bell. Cat. 25.

30



spazio né scrittura né storia, come lo schiavo e come il bambino'®, cui & frequentemente
accomunata per la sua generale (supposta) incapacita e prevalente esclusione dalla vita
civile%.

2. La femminilita era, in parte resta, quasi una condizione e una colpa da esorcizzare e
dominare.

Fin dalla civilta mesopotamica, nel XVIll secolo a.C., leggiamo che «& davvero come
raccogliere vento, sperare serieta in una donnay: ella dice a chi I'ama, ricorda Catullo'°,
parole scritte «... in vento et rapida ... aqua — scritte sull'acqua rapida e nel vento».

Sono espressioni esasperate, € lecito pensare, di un amante tradito, cui potrebbe
fare da singolare ed eccezionale contrappunto I'amara constatazione, graffita su un muro di
Pompei da una donna respinta dal suo amante, che invece «... levis est natura virorum ...
— volubile & il carattere degli uomini ...»'"".

Ma sono pure motivi che affondano nella tradizione consolidata dello spergiuro
d'amore (il quale tuttavia, si recitera in etd cesariana, non merita castigo''?),
nell'antichissima figura retorica sull'incoerenza, inaffidabilita e mutevolezza muliebri''3, nel
diffuso genere letterario della "satira contro le donne", ...

In nuce, tuttavia, € la teorizzazione classica dell'inferiorita strutturale del femminile
(Pandora!) e dell'inesorabile, e necessaria, superiorita maschile che, attraverso i Padri della
Chiesa (Ambrogio, Agostino, ...), passera — con le ossessioni sessuali a sfondo etico-
religioso di matrice giudaica (Filone di Alessandria, ...) — agli ecclesiastici, ai canonisti e ai
teologi medievali (Graziano, Tommaso d'Aquino, ...) e diventera "patrimonio" del mondo
cristiano e moderno, laico e borghese [— infra, capitoli 5-6].

Si riproduce anche qui, in definitiva, la classica dicotomia aristotelica tra 'uomo, che
e spirito e forma, «ordina» ed & aperto al "pubblico", e la donna, che & materia inerte, si
lascia «ordinare» ed &, deve essere chiusa nel "privato"!'4: insomma, la destra positiva del
corpo civile (maschile), di parmenidea memoria, a fronte dell'inquietante e tenebrosa sinistra
(femminile) ...

E una storia di lunga durata che ben si riassume nel topico detto di un filosofo ellenico
— Talete, Socrate o Platone? —, in cui costui ringrazia la Fortuna per tre motivi, «prima, di
essere nato uomo e non animale; poi, maschio e non femmina; infine, Greco e non

108 |_e fonti giuridiche sono raccolte in P. Marone cur., La legislazione romana sull’infanzia (V a.C. — VI d.C.),
"Ager Veleias", 12.10 (2017), pp. VI-647 [www.veleia.it].

109 \/d, Aristotele, Politica 1260A.

110 Catullo, Carm. 70, 4: ma altrove il poeta utilizza il medesimo concetto per il "tradimento" dell'amico Publio
Alfeno Varo, a 30, 10, e per lI'abbandono di Arianna da parte di Teseo, a 64, 59 e 142. Un topos simile in
Properzio, Eleg. 2, 28, 8 e Ovidio, Amor. 2, 17, 45-46 (Tibullo, Eleg. 1, 4, 21-22, lo riferisce ad amasii —
partner "passivi").

"vd. CIL IV, 5296 = CLE 950 = EDCS-26400495): per i suggestivi echi catulliani — Arianna — vd. Catullo,
Carm. 64, 139 sgg., cfr. 143-144.

112 «Poenam non habet» (Publilio Siro, Sent. A 37: e gia Plauto, Cistell. 103). Quanto alle lacrime, «didicere
flere feminae in mendacium» sono coralmente convinti gli antichi (cfr. Publilio Siro, Sent. D 8, vd.. M 35).

113 «Varium et mutabile semper / femina» (Virgilio, Aen. 4, 569-570: riprodotto da numerosi autori cristiani, vd.
Isidoro, Etymol. 18, 15, 9): e cfr. Calpurnio Siculo, Ecl. 3, 10.

4 V/d. Ps. Aristotele, Storia anim. 9, 608A-B (lll secolo d.C.?): e, tra i pensatori cristiani, Tommaso d'Aquino,
Summa contra gent. 3, 123; Summa theol. |, q. 92, a. 2, mille anni dopo.

31



barbaro»'®, cui potrebbe essersi ispirata, pur con le peculiarita sue proprie, la notissima
triplice preghiera quotidiana dell'ebreo ortodosso, nella versione farisaica del I/ll secolo d.C.:

«Benedetto sia Dio che non mi ha fatto pagano. Benedetto sia Dio che non mi ha fatto
donna. Benedetto sia Dio che non mi ha fatto ignorante ... Benedetto Colui che non
mi ha fatto donna, perché la donna non é tenuta ai comandamenti»'18.

Il femminino, in altri termini, rappresenta il complesso delle identita negative, come si vedra
meglio fra poco: e la proverbiale convinzione che, per quanto non se ne possa fare a
meno'"’, «non c'é nulla di peggio d'una femmina, pur splendida»''®, ha forse la sua
sublimazione nella generale e moralistica convinzione che la donna sia «il piu gran male
che Giove fece»''9. Nella femminilita, in effetti, non si coglieva in genere alcun valore
autonomo o integrativo della virilita (e rinascere donna, nella metempsicosi dell'ultimo
Platone'?, era per un uomo una forma di castigo, di punizione escatologica).

Né tantomeno — innumerevoli sono le dichiarazioni maschili al riguardo — ci si pud
fidare di una donna, «neppur se muore»'?': concezione di inferiorita e di dipendenza tipica
di quell'autentico club di uomini quale fu la citta antica.

Ogni donna mediterranea appartiene pur sempre a qualcuno, padre, padrone,
fratello, marito: «di chi & questa giovane?»'%? chiede appunto Booz, il bisnonno di Davide,
a riguardo di Rut la moabita ...

Anche a Roma, d'altro canto, parlare della donna — di qualunque donna — significa
parlare di un oggetto strutturalmente oltre che giuridicamente sotto tutela, anche se
pubere'?3: proprieta dell'uomo, per diritto o violenza o rapina, a lui si deve adeguare e
sottomettere senza discussioni o remore, secondo un'atavica mistica dell'assoluta
obbedienza e subalternita in campo famigliare, civile, religioso.

Il diritto romano, del resto, ma pure la letteratura e la filosofia (anche quella neostoica,
che gia nel | secolo d.C. con Musonio Rufo divulgava nell'Urbe I'eguale dignita della natura
umana), mettono appunto in rilievo la congenita inferiorita giuridico-personale di «aeque
imprudens animal — un essere costantemente irrazionale»'24.

Volubilita, mutevolezza e debolezza decisionale (levitas animi e infirmitas consilii),
con inaffidabilita, impulsivita e incapacita di dominarsi sul piano fisiologico e sociale
(impotentia muliebris), accompagnano nella storia e nell'immaginario collettivo quirite la
considerazione del genere femminile, fino all'eta imperiale avanzata.

15 Diogene Laerzio, Vite filos. 1, 33: pensa a Platone Lattanzio, Inst. 3, 19, 17 (vd., in effetti, Plutarco, Mario
46, 1).

18 Talmud B, Berakot 7, 18 (rabbi Meir): l'inesorabile e totale inferiorita della donna rispetto all'uomo, del resto,
€ comune anche agli ebrei "ellenisti" (vd. Flavio Giuseppe, Contro Apione 2, 24, 201).

"7Vd., su tradizione menandrea, Pallada, in AP XI, 286, 3 (IV/V secolo d.C.).

8 Ipid. 286, 1.

19 Semonide, Giambi 7, 96 Diehl (VII secolo a.C.).

120 Cfr. Platone, Timeo 42, 90-91: in precedenza, tuttavia, ben piu convinto della complementarieta donna /
uomo ...

121 Ps, Diogeniano, Prov. 4, 4: vd. l'icastico «muliebris fides» di Plauto, Miles 456.

22 Rut 2, 5.

123 Cfr. Livio, Ab urbe cond. XXXIV, 2, 11: «maiores nostri nullam, ne privatam quidem rem agere feminas sine
tutore auctore voluerunt, in manu esse parentum, fratrum, virorum» (Catone il Censore, 195 a.C.). E vd. ancora
a meta del Il secolo d.C., pur tra forti perplessita, Gaio, Inst. 1, 144 («propter animi levitatem») e 190.

24 Seneca, Constant. 14, 1: piu possibilista, e topico, altrove, cfr. Ad Marciam 16, 1 sgg.

32



Anche l'antichissimo topos della morte materna per la gioia del ritorno inatteso del
figlio, sopravvissuto alla guerra sanguinosa, viene liquidato dal cosiddetto buon senso
comune (maschile) come cosa tipica di donne'® ...

La mulier romana, per sua definizione, esiste solo in funzione e all'ombra del maschio: é
parte del tutto, vive e agisce a esclusivo vantaggio dell'uomo e del suo sistema socio-
economico. E proprio dinanzi all'eroismo virile di stampo repubblicano, e poi neostoico,
enfatizzato e sublimato nel / dal mos maiorum, il femminile / la femminilita si scontrano e
quotidianamente soccombono: la guerra e la vita pubblica radicalizzano la superiorita
maschile.

«Combattere / discutere sono cose da uomini»'28: |a limitatezza e I'inabilita politica e
militare del «sesso debole» — imbecillus sexus, alla latina [vd. supra, capitolo 3.1] —, sono,
in effetti, luoghi comuni nel Mediterraneo antico, salvo forse alcuni aspetti delle eroine ebree
e delle donne spartane (cui appunto fa riferimento Plutarco in Virta delle donne, applicando
a esse l'avipeic).

Il coraggio e la resistenza delle "barbare", e per definizione straniere, Galle e
Germane (in cui, in particolare, Tacito, molto critico con le donne della casa imperiale,
riscontra I'antica pudicitia romana — titolo che spettava, di per sé, alle univirae, alle matrone
che si erano sposate una sola volta'?’), o nobili esempi quali quello della liberta Epicari, che
si suicida — assai femminilmente — con la fascia pettorale per non cedere alla violenza della
repressione neroniana del 65?8, e della schiava cristiana Blandina, torturata e uccisa in
pubblico a Lione nel 177'2°, per la loro eccezionalita o estraneita non fanno testo ...

La mulier virilis, la donna che — come le martiri cristiane [— infra, capitoli 5-6] — si
svuota di sé, abbandona la sua natura', per farsi «masculus — maschio»'¥' e risulta
funzionale all'universale coscienza e valutazione maschili, € l'unica ritenuta degna da
Cicerone e Seneca d'accedere legittimamente, quanto teoricamente, alla saggezza
filosofica e alla dignita umana.

Ma di essa, tuttavia, si ha pur sempre diffidenza e timore — le donne, in quanto donne,
sono degli «avvoltoi»'3? ... — e, in generale, scarsa considerazione: anche se & imperatrice
o regina, intraprendente e fiera (Cleopatra VIlI, monarca d'Egitto [51-30 a.C], ...), appare
poco piu di una comparsa nell'universo maschile. Come scrive, del resto, I'epicureo
Lucrezio'33, in versi che non sono certo tra i suoi pit duri e intolleranti nei confronti del

125 Cfr. Valerio Massimo, Fact. dict. mem. 9, 12, 2: e vd. Plinio il Vecchio, Nat. hist. 7, 54, 180.

126 Cfr. Omero, rispettivamente lliade 6, 492-493 (Ettore alla moglie Andromaca) e Odlissea 1, 358-359
(Telemaco alla madre Penelope).

127 «... quae uno contentae matrimonio fuerant»: Valerio Massimo, Fact. dict. mem. 2, 1, 3 (la valutazione
positiva di Tacito & in Germ. 18-20).

128 Cfr. Tacito, Ann. 15, 57, vd. 51: con lo stesso stupore ammirato che ha — come il coevo Plutarco — per
l'originaria e ferina femminilita gallo-germana.

129 Atti Martiri Lione 1, 56.

130 Cfr., significativamente, I'etimologia "varroniana", che Seneca ebbe certo presente, «mulier ... a mollitie»
(Isidoro, Etymol. 11, 2, 18).

131 Passio Perp. 10, 7: cfr. Clemente Alessandrino, Stromata 6, 100, 3; Palladio, Storia Laus. 41, 1; ecc. E vd.
il 114° e ultimo detto del Vangelo gnostico di "Tommaso": «... ogni femmina che si fa maschio entrera nel
regno dei cieli».

132 «Milvinum genus» (o € il vampiro?): cfr. Petronio, Satyr. 42, 7.

133 Lucrezio, Rer. nat. 5, 1354 sgg.: per il suo antifemminismo, basti rinviare a 4, 1160-1177.

33



femminino italico, «di gran lunga in ogni arte eccelle il sesso maschile, ed é
incomparabilmente piu dotato e pronto».

«... ne virilibus officiis fungantur mulieres — ... le donne non coprano funzioni pubbliche
maschili»'34 & la norma rigorosamente dichiarata e applicata ancora nel diritto giustinianeo:
neppure un autentico, e isolato, difensore delle donne come il neostoico Musonio Rufo
avrebbe osato sostenere che esse potevano svolgere i medesimi compiti degli uomini!

Anche se, poi, le troviamo impegnate in Italia, spesso tramite i loro liberti, nelle piu
diverse attivita imprenditoriali o agrarie: Cornelia Severa'3®, fra i piu ricchi possidenti terrieri
del Veleiate / Piacentino dell'eta traianea, o I'africana Pomponia Fortunata, cui il marito
attestd pubblicamente’® che tutto cid che avevano era stato procurato da lei con la sua
fatica, ad esempio ...

E potremmo andare avanti: la subalternita e la dipendenza femminili sono
generalizzate, se non assolute, nei principi sanciti dal diritto (fino all'eta giustinianea, VI
secolo d.C.), dalla scienza e dalla filosofia ellenistico-romane, dalla letteratura e dalla
cultura in genere, secondo pregiudizi e stereotipi sessisti di lunga durata. Con una serie di
peculiarita, tuttavia, e di specificita che in generale, anche per I'Urbe, non si segnalano a
sufficienza e non si misurano a fondo nella loro complessita e globalita, al di fuori di ambiti
accademici o specialistici.

Appunto per questo, cercherd di presentarne — con tutti i limiti e i rischi del caso —
alcuni degli aspetti piu rilevanti.

3. L'inferiorita e la subordinazione inesorabili della donna erano segnate gia nel grembo
della madre — doveva aspettare, secondo Aristotele, Tommaso d'Aquino, ecc., 80/90 giorni
per avere una "anima" (il maschio ne era gia dotato a 40 giorni'®’) ... — e dopo la nascita.
Se sopravviveva alle sofferenze della gestazione e del travaglio, alla decisione
indiscutibile e indiscussa del pater familias — che, secondo un'antichissima legge attribuita
a Romolo38, era vincolato per le figlie ad allevarne solo la prima nata ... —, all'esposizione
(forma di controllo demografico a fini patrimoniali accettata fin da Platone / Aristotele e
riprovata solo da neostoici quali Musonio Rufo ed Epitteto [— infra, capitolo 7]) e alle
malattie respiratorie, gastroenteriche e infettive (come la generica e diffusa febbre
maligna'®® o la febbre bruciante [lues ignita] che consumo per cinque giorni la treenne
parmigiana laia'?), 'essere femminile poteva giungere a non pit di 23/25 anni, rispetto ai

134 Ulpiano, in D. 3,1, 1, 5; 50, 17, 2; e cfr. infra.

135 Cfr. TAV' V, 55 sgg., obligatio — ipoteca 31: ma almeno altre otto donne libere vi sono testimoniate come
proprietarie.

136 Cfr. CIL VIII, 19189 = CLE 635 Add. = EDCS-25600452.

187 Cfr. a meta del VI secolo d.C. Giovanni Lido, Sui mesi 4, 25.

138 \/d. Dionigi di Alicarnasso, Antichita romane |l, 15, 2.

139 «Mala febris»: CLE 94 = CIL VI, 25580 Add. = EDCS-13801829 = EDR150073, Roma, prima meta del |
secolo d.C. Cfr., del resto, gli ex voto femminili per I'efficacia delle medicine nel santuario di Minerva Medica /
Memor a Caverzago, nel Piacentino (ex. gr., CIL XI, 1297 = ILS 3134 = EDCS-20402749 = EDR146504, /Il
secolo d.C.: vd. EpigrafiaStoria, pp. 36-37).

140 Cfr. I'affettuoso ricordo dell'alumna dulcissima da parte del suo patronus in CIL XI, 1118 Add. = ICVR' Il,
pp. 41-42 = CLE 98 = CLE/Pad. 5 = EDCS-20402562 = IED XVI, 509 (Parma, Il secolo d.C.).

34



27/30 per il maschio, con variabili in quest'ultimo caso [— supra, capitolo 3] legate a
particolari funzioni o condizioni socio-economiche.

Le centenarie dell'’Aemilia’", in eta flavia, sono delle eccezioni, cosi come — nel |
secolo a.C. — Terenzia moglie di Cicerone, che visse 103 anni, e Clodia, moglie del giurista
Aulo Ofilio, che ne visse 115, dopo aver avuto quindici parti'? ...

(Tra parentesi.

| medici ellenistici e romani — che erano al servizio dell'uomo e per I'uomo scrivevano
i loro trattati di ginecologia, purtuttavia tra le fonti piu importanti per la storia delle donne
antiche — si dimostrarono per lo piu convinti che il maschio derivava da una migliore, piu
perfetta «cottura» rispetto alla femmina durante la gestazione, fase in cui la madre era
considerata un semplice, quanto imperfetto contenitore.

In molte culture antiche, del resto, siamo ancora fermi alla dottrina "ippocratica" degli
umori'43, passata — attraverso la mediazione ellenistica, il pergameno Galeno in particolare
(eta antonina) — al pensiero scientifico medievale e moderno: e alla sempiterna valutazione
aristotelica'* della donna come essere debole, freddo, opaco, passivo, a fronte del maschio
forte, caldo, intelligente, vitale (aqua a fronte dell'ignis'*®), ovvero «sensus — corpo —
materia» in controluce a «mens — anima — spirito».

E lo scontro atavico, sempre presente e incombente, tra la concezione del maschio
= autorita, potere, forza, e quella della femmina = ambiguita, tradimento, debolezza
[imbecillitas] ...)

Rapidamente e stabilmente sub-alterna, dopo un'infanzia quasi inesistente, durante la
quale, in ogni caso, veniva separata ben presto dai maschietti e programmata
inesorabilmente dalle donne di famiglia per le funzioni coniugali'*®, nei ceti piu alti fidanzata
dal padre anche a sette anni, se non prima'#’, la fanciulla trovava i primi condizionamenti
nelle sue stesse caratteristiche costitutive.

| tabu ancestrali, e una medicina che aveva come norma il maschile, misurano la
donna su un arco temporale ridotto, scandito anche socialmente dal sangue mestruale,
imbarazzante segno di diversita’.

141 Cfr. Plinio il Vecchio, Nat. hist. 7, 49, 162-163: e Phlegon von Tralles, ITepi uaxpoBiwv, in Die Fragmente
der Griechischen Historiker, 1l B, ed. F. Jacoby, Leiden 1926 = 1986, 257 F 37, I-ll, pp. 1185-1188 (e I| B
[Kommentar], Leiden 1962 = 1993, pp. 847-848) = Phlegon Trallianus, Opuscula de rebus mirabilibus et de
longaevis, ed. A. Stramaglia, Berlin-New York 2011, pp. 61-74 (e vd. Flegonte di Tralle, Il libro delle meraviglie
e tutti i frammenti, curr. T. Braccini - M. Scorsone, Torino 2013, pp. 33-40).

142 Cfr. Valerio Massimo, Fact. dict. mem. 8, 13, 6 e Plinio il Vecchio, Nat. hist. 7, 48, 158.

143 Cfr. Polibo, La natura dell'uomo 7 (tra V e IV secolo a.C.).

144 \/d. cosi, per il concetto speculare di passivita / attivita, Aristotele, Gener. anim. 729A, che ritroviamo in
diverse accezioni anche nella cultura giudaica (Filone di Alessandria) e cristiana (cfr. Clemente Alessandrino,
Pedag. 3, 18, 1 sgg.).

145 Cfr. Varrone, Li. Lat. 5, 61: e, sei secoli dopo, Giovanni Lido, Sui mesi 4, 25.

146 «... ut nostro / exemplo discat amare / virum» (CIL VIII, 8123 = CLE 1287 = EDCS-13002370) si augura
nella prima eta imperiale una madre africana morta a venticinque anni, riecheggiando Properzio, Eleg. 4, 11,
67 sgg.

47\d., ex. gr., Cornelio Nepote, Att. 19, 4 (fidanzamento — per volonta di Ottaviano — del decenne Tiberio con
Vipsania Agrippina, «vix annicula»: il matrimonio verra celebrato sedici anni dopo).

148 \/d., d'altro canto, Plinio il Vecchio, Nat. hist. 7, 15, 64 sgg. (monstrificum); Sorano, Ginecol. 1, 19 e 29.

35



Col menarca — convenzionalmente, per la giurisprudenza, a 12 anni, ma di norma a
14 anni'*® — entra nell'economia classica e statuale: & nubilis e viripotens, matura per
l'unione sessuale e perché le venga slacciata dal marito la zona, la cintura verginale stretta
ai fianchi’®, quindi idonea a procreare legittimamente. Allo stesso tempo, diventa impura
per eccellenza (il vitium dei Padri della Chiesa!): chi anche soltanto sfiora una puerpera,
cosi come un morto, & ritenuto nel mondo classico'’, e poi in quello cristiano rigorista, lui
stesso impuro ...

Col climaterio — l'eta anche etimologicamente critica (menopausa & termine
ottocentesco) — esce prematuramente dalla storia famigliare e urbana (la realta nella societa
agricola & piu compensativa ...) rispetto all'uomo e appare, si scopre, di per sé inutile alla
societa, perché non piu fertile, e considerata precocemente anziana (anus).

Fisicamente e psicologicamente spesso degradata tra i ceti subalterni, risulta
inquietante e temuta nell'immaginario collettivo greco-romano — come ben dimostra
l'universale stereotipo della suocera e della strega, incontrollabili ed eversive'? —
specialmente se non € integrata all'interno di una famiglia di medio / alto ceto (madre,
nonna, zia'3) o della comunita (levatrice, ad esempio: e, nel caso, anche nutrice, che pure
é tipico ruolo schiavile / libertino'%#).

Come in tutta la storia femminile dell'umanita, anche in questi riti di passaggio la
donna non poteva far quasi altro che affidarsi al sacro e al rito, e alla magia ..., per
emanciparsi ritualmente sia dall'incombente patriarcato, sia dalle paure e dalle angosce del
parto (seduto: sdraiato & prassi moderna, anche se gia nota nell’'Ellade), che uccideva piu
delle guerre nel mondo romano [— infra, capitolo 7] e, non a caso, era "interpretato"
dall'antica, duplice divinita indigena, Carmenta'®®, detta Prorsa per i parti normali e
Postverta per i parti podalici'®® (le feste urbane dei Carmentalia cadevano tra I'11 e il 15
gennaio).

Per le Romane, del resto, fu sempre tradizionale partecipare ai culti di fertilita: di
Venere Verticordia e Fortuna Virile, nei Veneralia del 1 aprile, per le vergini che vanno spose
e le matrone (ma anche per le prostitute'®’ ...); di Mater Matuta e Fortuna Vergine, nei
Matralia dell'11 giugno, per il concepimento’8; di Giunone Caprotina e Fortuna Muliebre,

149 Cfr. Pomponio, in D. 23, 2, 4 (legitima uxor a 12 anni): «... secundum jura publica duodecimus annus in
femina et quartus decimus in puero definit pubertatis aetatem» (Macrobio, Saturn. VI, 7, 7). Agostino preferi
rimandare il matrimonio con una fanciulla «cuius aetas ferme biennio minus quam nubilis erat» (Conf. 6, 13):
in alcuni autori, in ogni caso, si avverte la consapevolezza che un matrimonio precoce & «contro natura» e
produce nella giovane donna «odio e paura» (Plutarco, Confr. Licurgo/Numa 4, 1).

150 «Zonam solverex: cfr. Catullo, Carm. 2, 13; 61, 51 sgg.; 67, 28; Ovidio, Heroid. 2, 115.

51 Cfr. la valutazione espressa da Diana, la dea vergine, in Euripide, /figenia in Tauride 381-383: e Plutarco,
Sull'amore 15 = Moralia 758.

152 Per strigae italiche cfr. Orazio, Serm. 1, 8, 23 sgg. (la strega / cortigiana Canidia) e Petronio, Satyr. 63, 3
sgg.: e vd. il quadro normativo di Ovidio, Fasti 6, 131 sgg.

153 \/d., ad esempio, nel Nursino proto-imperiale Nursia 109 = Sabina, p. 87 = IED VIII, 1070 (una nonna, avia,
ai nipoti) e CIL IX, 4550 = Nursia 19a = Sabina, p. 67 = IED VIII, 1179 (a una zia paterna, amita).

154 Cfr. il ricordo dell'africana Chreste in Valnerina, CIL Xl, 4991 Add. = CLE 1845 = AgerNursinus, pp. 87-90
= Sabina, pp. 110-111.

155 Cfr. Plutarco, Romolo 21 e Questioni romane 56 = Moralia 278B sgg.

156 Cfr. Varrone, Antiq. rer. divin. fr. 103 Cardauns, riportato da Aulo Gellio, Noct. Att. 16, 16, 4.

157 Cfr. Ovidio, Fasti 4, 133 sgg.

158 Cfr. Ovidio, Fasti 6, 473 sgg.

36



nelle Nonae Caprotinae del 7 luglio (di origine schiavile'®), per Il'accertamento di
gravidanza; di Giunone Lucina, nei Matronalia del 1 marzo, per I'assistenza al parto'.

L'élite filosofico-medica classica — pienamente convinta, con I'antropologia
aristotelica, che la donna, «maschio sterile»'®!, & mutazione (de)generativa della specie
umana — non poteva, altresi, che enfatizzare la superiorita spermatica e l'unicita procreativo-
concezionale dell'uomo.

E, complice una profonda, forse calcolata ignoranza dell'anatomia e fisiologia
femminili, che affonda anche in un sostanziale non-diritto femminile alla salute in prima
persona (l'embriologia, del resto, € "scoperta" degli anni trenta del XIX secolo ...), si trovo
ad affermare — su una lunga tradizione ellenica'®? — che nel concepimento, I'acme del
femminino sociale, la madre forniva solo la materia (il mestruo) e I'involucro (I'utero), mentre
era il padre che generava con lo sperma (in cui € insito il principio dell'anima, del movimento
e della forma) e incarnava / trasmetteva il modello della specie maschile'®® nello stato (7611
— res publica), di cui doveva garantire la conservazione e continuazione.

La nascita di una femmina, percio, era considerata spesso un'anomalia e la si
attribuiva appunto a una prevalenza del sangue mestruale, meno denso'64.

La donna romana adulta (dopo i 12/14 anni), anche se sposata, pud avere con la vita socio-
politica, specie nei suoi risvolti e momenti pubblici, esclusivamente un rapporto mediato,
trasversale, indefinito, quasi non riconosciuto formalmente. Il suo status, pure a Roma, ha
senso solo in relazione al maschio, si & detto: e la divisione dei sessi, nell'Urbe, & un dato
di fatto oggettivo, sapientemente gestito e tutelato dal diritto.

E un'inferiorita strutturale, caratterizzata altresi dall'impossibilita o enorme difficolta
per una donna integrata, per la matrona, di comunicare col pubblico (che &, del resto,
prevalentemente maschile) in qualsivoglia modo: come ben sintetizzo in eta severiana
Ulpiano — e ribadi, tra gli altri, alla lettera il grande pensatore cinquecentesco Jean Bodin
nei Six livres de la République (1576) — «alle donne sono preclusi ogni attivita o affare
pubblico» 6%,

Non c'é, del resto, da meravigliarsi: anche nella nostra Italia solo con la riforma del
diritto di famiglia (legge nr. 151 del 1975) la donna & stata finalmente portata su un piano di
parita — giuridico ed etico, se non ancora forse effettivo (per il lavoro, ad esempio, sono
state necessarie due leggi, nr. 903 del 1977 e nr. 125 del 1991) — con I'uvomo: e dopo un
ciclo trentennale, non a caso iniziatosi con la Resistenza (ma su cid vd. I'Appendice a questo
capitolo).

Non le spetta cosi, autentica «silent woman» (Moses I. Finley), alcuna liberta di
parola, perché il diritto di parola e il diritto di essere ascoltate non appartengono di per sé
alla donna — «afona» per definizione — nella vita privata e in quella pubblica. L'ideale per il

159 «Dies festus ... ancillarum»: Macrobio, Saturn. 1, 11, 35 sgg.

160 Cfr. Ovidio, Fasti 3, 167 sgg.: e Varrone, Antiq. rer. divin. fr. 100 Cardauns.

161 Aristotele, Gener. anim. 728A sgg.

162 Almeno da Eschilo, Eumenidi 658 sgg.

163 Cfr. Platone, Timeo 90e-91b; Aristotele, Gener. anim. 726 sgg. (e 729A): e vd. i tardi epigoni Clemente
Alessandrino, Pedag. 2, 94, 4 e Tommaso d'Aquino, Summa theol. 1I-l, g. 26, a. 10.

64 \/d. Censorino, De die nat. 6, 4 (prima meta del Il secolo): piu evoluta e articolata era stata la posizione
dei medici d'eta antonina (cfr. Galeno, Sul seme 2, 1 e 4).

165 Ulpiano in D. 50, 17, 2 (e vd. Paolo, ibid. 5, 1, 12, 2).

37



marito romano era, in effetti, una moglie amabile e dprudente nel parlare'®8, di cui si potesse
scrivere e dire che non aveva dato adito in famiglia ad alcuna lagnanza: «vixi cum ea sine
querella»'®7 ...

Il silenzio femminile, del resto, & — col pettegolezzo — un topos retorico perenne della
maschilita universale'®®: e risulta eccezionale, per lo pil duramente stigmatizzato, che la
donna parli fuori casa o a propria difesa.

Che fosse célta veniva sconsigliato vivamente, e non solo da Marziale e Giovenale: che
coltivasse le arti — in particolar modo la recitazione, il canto e il ballo, «instrumenta luxuriae
— strumenti di lussuria»'%° — era ritenuto indegno di una matrona.

Le doctae puellae , in effetti, sono molto rare secondo la testimonianza di Ovidio'"°,
o almeno assai scarsamente attestate nell'Urbe'”! — Cornelia, madre dei Gracchi; la
poetessa Sulpicia del corpus Tibullianum'7?; I'esoterica Poppea Sabina, seconda moglie di
Nerone; ...

A ben poche donne, in ogni caso, sarebbe stato concesso di pronunziare in pubblico
la tipica formula del patrocinio oratorio «ipsa loquor pro me — io stessa parlo in mia
difesa»'3, utilizzata da Cornelia, moglie di Lucio Emilio Paolo, nel suo epicedio: la patrizia
Caia Afrania, che in eta sillana (prima meta del | secolo a.C.) si era piu volte difesa davanti
al pretore, era diventata nell'immaginario maschile di Roma la donna per antonomasia di
cattivi costumi («improbis moribus»'74) ...

Piu accettato invece, per quanto piuttosto infrequente e inevitabilmente discusso
(anche se Quintiliano'® parlava addirittura, nella prima eta imperiale, di una eloquentia
femminile, ricordando Cornelia, madre dei Gracchi; la coeva Lelia «patris [Caio Lelio]
elegantia tincta»'’®; Ortensia, figlia del grande oratore tardorepubblicani Quinto Ortensio
Ortalo; ...), l'intervento a favore di interessi generali o altrui.

L'intercessione di "Turia", ad esempio, per il marito, il console Quinto Lucrezio
Vespillone, proscritto nel 43 a.C., brutalmente rintuzzata da Marco Emilio Lepido'’”; ovvero,
«causa feminarum — la causa delle donne»'7® sostenuta con successo nel 42 a.C. dalla
citata Ortensia davanti ai triumviri contro la tassazione straordinaria a danno delle 1.400 piu
ricche donne dell'Urbe.

166 «Sermone lepidox»: vd. CIL 12, 1211 Add. = VI, 15346 Add. = ILS 8403 = ILLRP 973 = CLE 52 = Courtney
17 = EDCS-09600221 = EDR132144 (Roma, eta graccana [?]).

167 CIL V1, 7579 Add. = ILS 8190 = CLE 2170 = EDCS-18600291 = EDR107816 (Roma, | secolo d.C.).

68 Se ne potrebbe fare un'antologia: da Sofocle, Aiace 293; a Plauto, Rudens 1114 («tacitast melior mulier
semper quam loquens» ...); a Marziale, Epigr. Xl, 102, 3 sgg.; a Giovenale (per il pettegolezzo, esemplare
Sat. 6, 438 sgg.): e pure, nel Primo Testamento a Siracide 26, 14; nel Secondo Testamento, a Paolo [con
Sostene], 1 Cor. 14, 34-36, che tanto nefasto influsso ebbe sulla "presenza" della donna nel cristianesimo.
169 Sallustio, Bell. Cat. 25, 1 (a proposito della nobile "catilinaria" romana Sempronia).

170 \/d. Ovidio, Ars amat. 2, 281.

71 Anche in epigrafe: cfr., nella prima eta imperiale, la ventenne romana Eufrosine, «docta novem Musis, /
philosopha» (CIL V1, 33898 Add. = ILS 7783 = CLE 1965 = EDCS-24100411).

72 \/d. in Tibullo, Eleg. 3, 13-18.

73 In Properzio, Eleg. 4, 11, 27.

174 \/alerio Massimo, Fact. dict. mem. 8, 3, 2: e Ulpiano, in D. 3,1, 1, 5.

175 Quintiliano, Inst. orat. 1, 1, 6.

176 Come, poco benevolmente, la defini Cicerone, Brutus 58, 211.

77\Vd. CIL VI, 41062 = ILS 8393 Add. = EDCS-60700127 = EDR093344 (15/9 a.C.).

178 Valerio Massimo, Fact. dict. mem. 8, 3, 3: il discorso di Ortensia & in Appiano, Storia rom. 4, 5, 32-34.

38



Non le tocca di norma, altresi, alcuna facolta di autonoma e libera mobilita personale se non
ha 'autorizzazione del padre o del marito o del fratello, e non & scortata dalla nutrice o dalla
madre'’®, oppure da fidati e anziani schiavi / liberti, allo scopo di scoraggiare eventuali altrui
approcci: coperta in ogni caso, secondo il mos maiorum, dalla lunga sopravveste con
spalline, la stola, e dalla benda di lana intrecciata ai capelli, la vitta, che sono peculiari della
condizione matronale (cosi come il mantello, la toga, lo € per eccellenza dell'uomo ... e della
prostituta).

E questo € richiesto, dall'eta tardorepubblicana, non solo per la frequentazione delle
terme e degli spettacoli pubblici'®, ma anche nel tradizionale e per certi aspetti inquietante
mondo riservato alla donna del culto e delle liturgie religiose (che, all'interno della casa o
nei templi, sono anzitutto e soprattutto — salvo per Bona Dea, divinita per eccellenza della
salute femminile — faccende da uomini), della malattia e della morte (in cui pure &
protagonista indiscussa, proprio per I'impurita a essa congenita con la nascita e con la sua
assoluta negazione).

Quasi paradossalmente, godevano di una maggiore indipendenza e autonomia
comportamentale — peraltro, spesso al caro prezzo della propria onorabilita — le donne dei
ceti inferiori, che potevano tranquillamente spostarsi per la citta e incontrarsi con donne e
uomini di ogni condizione sociale.

Col maschio, in effetti, non & facilmente concessa alla donna patrizia una qualche
comunanza neppure nel privato, salvo forse nella fase preadolescenziale, nei primi
rudimenti scolastici e nel gioco.

Le bambole (pupae) — gioco femminile per antonomasia — erano di per sé legate al
programma psico-pedagogico previsto per l'inserimento nella vita sociale delle bambine:
simbolo della verginita (obbligatoria per qualsivoglia conubium), le bambole venivano a
rappresentare il ruolo prossimo e obbligante di mogli e di madri (ed erano appunto
abbandonate al momento del matrimonio).

Sposata, ha contatti solo con la madre e la nutrice (e con gli schiavi e i liberti di casa),
con gli amici del marito e le loro mogli, con i fornitori € i commercianti nell'atrium. E questi
ultimi pud frequentare, nella sua o altrui domus, anche durante la prima parte della cena, il
banchetto serale, nel quale si trovava seduta’' su uno sgabello (ma, per lungo tempo, in
eta repubblicana, era stata in piedi ...), a fianco del coniuge sdraiato sul letto tricliniare,
perché era ritenuto tradizionalmente disdicevole e vergognoso'®? per una matrona giacere
coricata anch'essa durante la cena: come ci &€ ad esempio denunciato da Cicerone'8 per la
liberta e cortigiana romana Volumnia Citeride, nota come Licoride, ed & documentato dai
mosaici e dagli affreschi delle domus e delle villae, e dai bassorilievi dei sarcofagi, ancora
nel I/ll secolo d.C.

79 Forti remore in Giovenale, che aveva — altro luogo comune di lunga durata — una visione piuttosto nera
delle suocere (Sat. 6, 231 sgg.): dubbi, del resto, avanzava Marziale (Epigr. 12, 58) anche sulla fedelta dei
pedisequi, schiavi / liberti "accompagnatori" (ma cfr. una loro bella dedica ai patroni nell'epigrafe brescellana
CLE/Pad. 11, I/1l secolo d.C.).

180 \/d. i sapidi exempla di Valerio Massimo, Fact. dict. mem. 6, 3, 10-12.

181 Cfr. Valerio Massimo, Fact. dict. mem. 2, 1, 2.

82 « Turpis»: Varrone, Vita pop. Rom. 1, 30 (= Isidoro, Etymol. 20, 11, 9).

183 Cfr. Cicerone, Ad Fam. 9, 26 (46 a.C.).

39



Un'inferiorita di forma e di sostanza che é caratterizzata pure dalla ben scarsa memoria
onomastica femminile, che non sia mitologica, al momento della nascita, ma anche durante
la "carriera" matronale: vuoi per un tabu onomastico, vuoi per I'antichissimo topos che ritiene
massimo segno di onore e rispetto per una donna che non se ne parli in pubblico e che non
se ne pronunzi a voce alta il nome'8, specialmente se mater familias e matrona (e appunto
per cio Plutarco, & noto, tace nelle sue opere i nomi personali delle donne di alto ceto dei
suoi tempi).

La donna libera, del resto, ha come proprio nomen il gentilizio del padre al femminile
e con esso viene usualmente designata al di fuori del suo clan famigliare, tardivamente
accompagnato da un cognomen caratterizzante (fino al primo impero atto a distinguere |l
rango — Maxima, ... — o l'ordine di nascita: Secunda [quasi mai usato per il suo significato
d'inferiorita], Tertia, ...): neppur troppo singolarmente, invece, ha il raro e non generalizzato
privilegio di ricevere un suo nome personale, il praenomen, fin dai primi secoli della
repubblica.

In ogni caso €&, viene presentata in epigrafe e identificata per il suo rapporto di
dipendenza da un maschio: figlia, sorella, moglie, eventualmente madre (Cornelia), liberta
/ schiava, ...

4. La Romana, altresi, non gode neppure di un'autentica corporeita, tantomeno sessualita,
che — per 'uomo mediterraneo (e non ...) — & di regola cultura di stupro, fino al XVII/XIX
secolo almeno.

La violenza sessuale — in ottica reazionaria maschile strumentalmente e topicamente
dichiarata «grata ... puellis»'® ... — & da sempre uno dei simboli e strumenti tipici per
dominare e neutralizzare individui'® e popolazioni.

(Tutt'oggi [2024], nel mondo 1 su 8 fanciulle sotto i 18 anni hanno subito uno stupro o una
violenza sessuale,'®” una donna su tre & stata picchiata, costretta all’atto sessuale oppure
abusata una volta o piu nella sua vita: la violenza domestica € tuttora la causa principale di
morte o di lesioni gravi per donne tra 16 e 44 anni.

In Italia — lo stupro era stato classificato come offesa alla morale [!], e solo dal 1996
come reato contro la persona’® — nel 2024 il 31,5% delle 16-70enni ha subito una qualche
forma di violenza fisica o sessuale: il 20,2% ha subito violenza fisica, il 21% violenza
sessuale, il 5,4% lo stupro.’®)

84 \/d., rispettivamente, Tucidide, Storia 2, 45, 2 e Cicerone, Pro Caelio 32.

185 Secondo un "amico" delle donne, Ovidio, Ars amat. 1, 673.

86 Come fecero Augusto con le uxores dei suoi avversari e collaboratori — anche con Terenzia, moglie del
suo amico e consigliere Mecenate ... — per controllarne da vicino i progetti (Svetonio, Aug. 69, 1: questo e i
capitoli seguenti sono sintomatici di una cultura di stupro "finalizzata") e Nerone, nel 55, col neppur
quattordicenne fratellastro Britannico, sodomizzato (?) e avvelenato, per vanificarne le possibili rivendicazioni
al trono (Tacito, Ann. 13, 17).

187 Vd. www.unicef.it/media/giornata-internazionale-delle-bambine-oltre-370-milioni-ragazze-e-donne-
violenze.

188 |_egge 15 febbraio 1996, nr. 66: www.gazzettaufficiale.it/eli/id/1996/02/20/096G007 3/sg.

189 Vd. www.istat.it/statistiche-per-temiffocus/violenza-sulle-donne/il-fenomeno/violenza-dentro-e-fuori-la-
famiglia/il-numero-delle-vittime-e-le-forme-di-violenza.

40



Né, tantomeno, la donna romana gode dell'esclusiva affettiva ed erotica del maschio, come
€ gia evidente per il mondo ellenico-ellenistico.

L'amore per le donne — rileva Cicerone — & soltanto piu "naturale" di altri rapporti: a
esso «... maiorem licentiam natura concessit ...» '%.

Anche nell'Urbe, in effetti, troviamo diffusa e radicata, specie nel ceto dominante e
coélto, una sostanziale bisessualita. Comportamento sociale, questo, che tuttavia risulta
mera questione di convenienza pratica od opportunita, al massimo di buon gusto, e risponde
non infrequentemente a urgenze per cosi dire fisiologiche (al cui controllo, del resto, il
maschio non era certo né educato, né forse tenuto), conformemente a quell'etica
pragmatica del bisogno contingente e immediato sintetizzata da Orazio, «parabilem amo
venerem facilemque — voglio I'amore a portata di mano e senza problemi»'°1.

Siamo ben distanti dall'elegante e pacata diatriba sull'eros efebico — pur sempre
vincente ... — e quello femminile che sara poi riportata nel tardo | secolo d.C. da Plutarco
nel suo dialogo Sull'amore’®?.

| cosiddetti poeti d'amore — omofilo, spesso —, gli elegiaci e i lirici (Tibullo, Properzio, Virgilio,
ecc.), si mettono in posa per il loro pubblico elitario ed esibiscono con grande generosita la
propria compagna del momento, ma fremono, soffrono, godono e scrivono d'amore anche,
a volte soprattutto, per il proprio amasio, il proprio partner "passivo": € solo col lascivus
Catullo'®3, perlomeno & la prima volta, che si rendono di pubblico dominio la passione e
relazione con una donna di ceto senatorio, e per di piu sposata, facendone I'unico interesse
di tutta una vita. E le loro artes amandi, salvo forse I'eccezione ovidiana, sono assai spesso
rivolte ai ragazzi'®*.

Si faceva, infatti, piu facilmente la corte — atto di per sé considerato degradante
schiavitu (servitium!) per 'uomo — a un imberbe (ragazzo inferiore ai diciassette anni), che
aveva in pubblico maggiore liberta di comportamento e di movimento della donna (e della
cortigiana: trattenersi tra la gente era considerato comportamento da volgari prostitute da
strada'® ...): e anche qui, almeno fino al | secolo a.C., il corteggiamento di donne dei ceti
superiori fu attentamente controllato e severamente scoraggiato dalle scorte
d'accompagnamento.

La scelta non & casuale: il Romano adulto, che non ha al riguardo alcuna inibizione
(al massimo, qualche problema etico: cid che si giudica illecito € essere passivo [mollis] al
"servizio" dell'altro), si rifugia volentieri, e non solo come alternativa ..., nella pederastia, piu
sicura, dominabile, "a tempo".

A livello d'inconscio, la gelosia femminile — che pure troviamo variamente attestata,
anche nelle formule di magia nera delle tavolette di maledizione'%® — appare, in effetti,
tendenzialmente rivolta agli amasii (solo col cristianesimo, e con le prime repressioni

190 Cicerone, Tusc. disp. 1V, 33, 71 sgg.

91 Qrazio, Serm. 1, 2, 119 (cfr. 116 sgg.: ma vd. 62 sgg.).

192 Cfr. Plutarco, Sull'amore 4 = Moralia 750C-751B.

193 Cfr. Properzio, Eleg. 2, 34, 87 (al v. 90 la citazione, eccezionale tra tanti pseudonimi di amanti di poeti, del
nomen della moglie [?] di Caio Licinio Calvo, Quintilia, la cuiimmatura scomparsa € ricordata anche da Catullo,
Carm. 96); Ovidio, Trist. 2, 427.

194 Vd. in Tibullo, Eleg. 1, 4, 'esemplare "lezione" di Priapo al poeta, in difficolta col suo formosus puer Marato.
195 «... meretricem astare in via solam prostibuli sanest»: Plauto, Cistell. 331.

196 Un tipico esempio urbano di tabellae defixionum, che legano I'anima e il corpo del fedifrago agli déi inferi,
e CIL 17, 2520 a-e Add. = EDCS-38600018-22 (40 a.C.).

41



dellomofilia dal Il secolo d.C. in poi, la donna, la moglie in particolare, torno
progressivamente ad avere, di fatto, come uniche "concorrenti" le altre donne): con una
qualche ragione, se €& vero che assai a malincuore il futuro sposo troncava la sua relazione
col «concubinus — I'amasio»'?.

E la tradizione letteraria — anche se con Catullo e Marziale invitava la novella sposa,
la nupta, ad adeguarsi alle fantasie erotiche del coniuge, quali che fossero, «perché egli
non vada a cercarle altrove» 1% ... — non faceva altresi mistero della patetica e tutto sommato
inutile iniziativa di alcune mogli di combattere, per cosi dire, gli avversari sullo stesso terreno
(come non era inusuale si prestassero le prostitute): «lascia ai ragazzi le loro prerogative,
tu usa le tue»'%!

L'amore, militiae species®®, sul piano quotidiano come in letteratura & si aperto e concesso
anche alle donne: ma, per lo piu, solo a quelle libere, indipendenti, disinibite, insomma alle
probrosae, o definite tali, che per condizione o per scelta — come la Cinzia di Properzio —
non dovevano attenersi alle rigide regole del mos maiorum o, dall'eta augustea, alla
restrittiva legislazione imperiale cosiddetta sulla moralita pubblica.

La valutazione complessiva, tuttavia, &€ sostanzialmente anche qui negativa, perché
si tende a rilevare con inquietudine la pericolosita sociale delle "donne in amore" — ad
esempio, la civetteria viene intesa, brutalmente, come adescamento — e la loro
fondamentale incapacita di sapersi dominare di fronte alla libido?°', alla passione
incontrollata dell'eros: la patrizia Clodia / Lesbia, appunto per la sua volubilita e i suoi
eccessi amorosi, € definita in senso proprio «meretrix», oltre che «Medea» romana, da
Cicerone?®? ...

Pure con / per le puellae ci sono dei precisi limiti socio-culturali, dall'eta imperiale codificati
in una sorta di rispettabilita dell'etica sessuale.

E assai trasgressivo, per dare alcuni esempi, se non addirittura impudico2®, fare
I'amore di giorno o alla luce delle lucerne?®*, anche per motivi d'ordine estetico («vi sono
anche troppe parti da nascondere nel tuo corpo», osservava spietatamente Ovidio?® ...);
denudarsi completamente, in particolare togliersi il mamillare, la fascia pettorale, come
invece era d'uso — per particolari incontri erotici — per le donne d'infimo ordine e le

197 Cfr. Catullo, Carm. 61, 126 sgg.: singolari e paradigmatiche, d'altro canto, dovettero apparire anche ai
contemporanei la comitas e patientia della patrizia Emilia Terzia verso l'ancillula — amante del marito Publio
Cornelio Scipione Africano (vd. Valerio Massimo, Fact. dict. mem. 6, 7, 1).

198 Cosi Catullo, Carm. 61, 153 sgg., vd. 146: Marziale, Epigr. XI, 104, 1 sgg., perentoriamente intima alla
"moglie" «... vade foras aut moribus utere nostris ...».

199 «Cede sua pueris, utere parte tua» (Marziale, Epigr. Xll, 96, 12: e cfr. XI, 43).

200 Qvidio, Ars amat. 2, 233 sgg.: cfr. Tibullo, Eleg. 1, 1, 75 sgg. e 10, 53 sgg.; ecc.

201 Ne tratta a fondo Ovidio, Ars amat. 1, 281-341: ma é topos che affonda nella cultura greca (cfr. Esiodo, Le
opere e i giorni 582 sgg.; Alceo 347 Lobel-Page).

202 Cjcerone, Pro Caelio, rispettivamente 20, 49 e 8, 18: e vd. la meretrix Augusta (Valeria Messalina / Lycisca)
di Giovenale, Sat. 6, 118, cfr. 115 sgg.

203 E d'accordo su cid Plutarco, Come si devono ascoltare i poeti 3-4 = Moralia 18F-19A.

204 \/d. Properzio, Eleg. 4, 8, 43-44; Orazio, Serm. 2, 7, 48; Marziale, Epigr. XI, 104, 5-6: e Ovidio, Ars amat.
1, 249 sgg., che pure raccomandava all'uomo — Remed. am. 345 sgg., 411 sgg. — di guardare un po' pit da
vicino il corpo della propria amante, per coglierne i difetti ...

205 \/d. Ovidio, Ars amat. 3, 808: «aptius in vestro corpore multa latent» ...

42



prostitute®®® (e in liturgie funebri popolari?’?); praticare figurae Veneris eversive per la
mentalita contemporanea, quale ad esempio I'equus venereus durante l'atto sessuale, che
vedeva la donna sull'uomo con un'inversione dei ruoli stigmatizzata duramente fino a
epoche recenti, ampiamente testimoniato in affreschi e mosaici pompeiani, e rilievi di
lucerne, oltre che in letteratura2®.

E pure nelle fantasie oniriche?%® & generale la condanna «per empieta, sfrenatezza
e intemperanza» di ogni posizione sessuale non ortodossa.

E poi a-morale e a-normale, naturalmente, che la donna pur evoluta abbia I'orgasmo,
salvo che non "reciti" per il padrone del momento, come é richiesto nei rapporti postribolari:
altro topos di lunga durata, e tabu occidentale / cristiano, argomento angoscioso e ossessivo
per i maschi, da tenere sotto pudico silenzio per le femmine (alle quali troppo spesso fu
attribuita — come qualita, tutto sommato! — la frigidita).

(Negli anni Settanta del secolo scorso, ricordiamo, si scatend un clamoroso e duro dibattito
sul celebre film di Bernardo Bertolucci Ultimo tango a Parigi [ltalia-Francia 1972],
sull'incomunicabilita dei sessi, sequestrato quattro anni dopo e condannato al rogo (!) dalla
censura italiana proprio per una brutale scena d'orgasmo anale della protagonista femminile
[venne riabilitato vent'anni dopo].

In effetti, non dimentichiamo, lI'orgasmo delle donne fu tecnicamente scoperta
"ufficiale”, quanto discussa e spesso rifiutata, degli anni Trenta del XX secolo. Gia i lavori
rivoluzionari dello psichiatra e psicanalista austriaco Wilhelm Reich?'9, nella prima meta del
Novecento, rigettarono — pur con alcuni eccessi di una utopia politica — I'affermazione
moralistica e parascientifica che I'orgasmo femminile non fosse esistente o almeno non
fosse strettamente pertinente al femminino.

Le donne post-sessantottine, femministe e non, lo riproposero e lo imposero in prima
persona.)

Certo, la scienza medica ufficiale antica (maschile)?'" fu di per sé avvertita che anche la
donna potesse provare «un insolito e vivo tremore»2'?, addirittura divulgato dalla scuola
ippocratica, che affermava come senza piacere e senza accordo della donna non vi poteva
essere concepimento (in quest'ultimo caso, perd, senza alcuna fortuna per la dura
opposizione di Aristotele): e fu pure ammesso, obtorto collo, per le donne del ceto
dominante dai medici imperiali ...

E forse solo Ovidio a intuire, a modo suo, e a divulgare nella prima eta imperiale una
piu aperta fisiologia dell'amore e la positivita della ricerca del piacere reciproco, ricordando

206 Nel primo caso vd. Properzio, Eleg. 4, 8, 47; per il secondo Giovenale, Sat. 6, 122-123 (Valeria Messalina,
terza moglie dell'imperatore Claudio): per la "moglie" che vi si rifiuta, Marziale, Epigr. Xl, 104, 7 sgg.
L'iconografia, tuttavia, dalle domus pompeiane alla villa di Piazza Armerina, sembra confermarne
l'eccezionalita.

207 Cfr. Petronio, Satyr. 111, 2.

208 Basti rimandare a Ovidio, Ars amat. 3, 777; Seneca, Epist. 95, 20-21; Apuleio, Metam. 2, 17.

209 In Artemidoro, /I libro dei sogni 1, 79: il coito a tergo, invece, & raccomandato vivamente agli sposi dai
medici, ma anche da Lucrezio (Rer. nat. 4, 1263 sgg.), per la sua presunta efficacia generativa.

210 Anzitutto, W. Reich, La funzione dell'orgasmo, Milano 2010 (Die Funktion des Orgasmus, Leipzig-Wien-
Zurich 1927 = archive.org/details/DieFunktionDesOrgasmus).

211 Cfr. Sorano, Ginecol. 1, 38.

212 Sorano, Ginecol. 1, 12, 44 (e cfr. 1, 37).

43



con grande buon senso e modernita che «il piacere [voluptas] € pieno quando donna e
uomo giacciono insieme travolti in eguale misura»?'3 ...

L'iniziativa femminile nei confronti dell'uomo, del resto, duramente riprovata dai
Greci, venne per lo piu censurata anche dai Romani, perché contravveniva clamorosamente
all'annullamento di sé e del ruolo muliebre richiesto e imposto dalla tradizione?'4.

Pure nel caso scontato del "pagamento” della sua prestazione da parte dell'amato,
con denaro, regali pit 0 meno generosi, nei rapporti durevoli con appartamentini, vitalizi,
ecc. (e viceversa: se la donna corre dietro ai regali, ai munera, I'uomo insegue la dote o
I'eredita, si mormorava nell'Urbe), le si consigliava?'s di lasciare la prima mossa al maschio,
per salvare le apparenze: contraccambiare in solido una prestazione erotica era, in effetti,
prassi tanto abituale in tutti i ceti da poter / dover rassicurare un marito, in partenza per la
spedizione augustea in Arabia, che la sua Elia Galla & tanto fedele e pudica che « Gallam
non munera vincent — non si lascera corrompere dai doni»216 ...

La sessualita in generale, la libido in particolare, furono di per sé sempre temute e
ritenute pericolose a qualunque livello dalla scienza e dalla cultura ellenistico-romane per
motivi fisiologici, filosofici e politici, non certo etici o moralistici?’”: ci si preoccupava,
naturalmente, per la salute intellettuale e fisica del cittadino, piu che per la ragazza.

E solo qualche medico, d'altro canto, si curd degli aborti spontanei, dei parti prematuri
e delle morti frequenti delle spose-bambine [— infra, capitolo 7], condizione quest'ultima
che ancor oggi € pesantemente subita da almeno 70.000.000 di donne puberi dell'Africa
subsahariana e dell'Asia meridionale.

L'innamoramento, il desiderio, la passione — tendenzialmente legati all'omofilia dalla
mentalita pagana e cristiana dei primi secoli dell'impero — sono ritenuti disonoranti e
antitetici allo spirito delle riforme augustee per il maschio e propri «per natura» (Filone di
Alessandria) delle donne: «effeminato», non a caso, venne definito Marco Antonio, per la
sua accentuata predilezione per le contemporanee.

L'innamorato pazzo («amens amansque»?'8), in effetti, non & piu indipendente e
autarchico: perde la capacita di giudizio, perché diventa sordo e cieco, secondo una
tipologia ben nota anche a noi del XXI secolo?'9. Esce fuori di sé stesso, scrive Lucrezio?°,
fedele alla messa al bando epicurea dell'amore e degli istinti; & addirittura capace di
uccidersi, compiendo in questo caso un atto intrinsecamente insensato, perché inutile e
ridicolo??!, e sostanzialmente contro lo stato.

213 Qvidio, Ars amat. 2, 727-728, cfr. 719 sgg., e 682 sgg. («quod iuvet, ex aequo femina virque ferant»): e vd.
Lucrezio, Rer. nat. 4, 1192 sgg.; Plutarco, Confr. Licurgo/Numa 4, 1.

214 Vd., esemplarmente, Cicerone, Pro Caelio 20, 49 (Clodia/Lesbia) e Sallustio, Bell. Cat. 25 (Sempronia).
215 Qvidio, Ars amat. 3, 805-806.

218 Properzio, Eleg. 3, 12, 19: e vd. Stazio, Silv. 5, 1, 60 sgg. (in memoriam!).

217 Ma vd. il quadro variegato di Valerio Massimo sull'usus veneris e sui crimina libidinis (ex. gr., Fact. dict.
mem. IV, 3, 1 aa; VIII, 1 abs.,12, 2, 2; ecc.).

218 Plauto, Merc. 82: e Apuleio, Apol. 84.

219 Ma per l'eta antica basti rimandare, rispettivamente, a Properzio, Eleg. 2, 16, 35 e Cicerone, Laelius 85: e
naturalmente all'Enea virgiliano (Aen. 4, 265 sgg.).

220 | ucrezio, Rer. nat. 4, 1052 sgg., avvolto dai lacci della Venus plagiaria (1146 sgg.), che ritroviamo in un
graffito di Pompei, CIL IV, 1410 = EDCS-28800927).

221 Seneca, Epist. 4, 4: ben diverso significato assunse, invece, il suicidio per amore della patrizia neostoica
Arria Maggiore, che nel 42 d.C. si pugnald per incitare il marito, il consolare Aulo Cecina Peto — «Paete, non

44



Insomma, € un vero e proprio malato che deve curarsi, come gli consiglia un graffito
pompeiano???,

E il Romano, invece, non pud essere travolto dalla passione — al di la del topico
«I'amore produce in grande abbondanza dolcezza e amarezza»??® — perché, ponendosi
sullo stesso piano di una donna, avrebbe rischiato un sostanziale abbassamento e
avvilimento come individuo, come cittadino e come esponente del suo clan. «Vir esto — sii
uomol!», & esortazione costante dei filosofi e teologi, pagani e cristiani.

Cadendo nella dipendenza affettiva (che € propria, per gli aristotelici, di un animo in
ozio) e nella smoderatezza tipica del pensare all'eros, al sesso, il maschio che sinceramente
e profondamente ama la sua donna e — nel giudizio comune — risulta troppo arrendevole
con lei (uxorius, come Enea con Didone??* ...), diventa in qualche modo passivo, si
sottomette socialmente, oltre che personalmente, a una inferiore, lo si vedra anche piu in
la: mentre quello che conta soprattutto € che, pure sul piano dei sentimenti, I'adulto sia
sempre rigorosamente superiore e attivo, padrone di sé.

Come si teorizzera nel I/ll secolo d.C., fors'anche per una ossessione sessuale a
sfondo igienico-terapeutico di influenti medici ellenistici — che ricorda il mito giudaico del
"sesso eugenetico" —, I'amplesso priva il maschio dello sperma, segno di forza e di dominio,
e lo svuota della sua virilita®?%, e deve quindi essere rigidamente controllato.

Si arrivera, cosi, tra i ceti dominanti pagani e pure cristiani — questi ultimi fors'anche
perché condizionati da un rigorismo celibatario, che ben poco aveva da spartire con la
predicazione di Gesu Cristo [— infra, capitoli 5-6] — a un rifiuto del matrimonio ovvero a una
sua limitazione "allo stretto necessario" per generare un erede legittimo.

5. Il mondo romano, si & scritto, esorcizzo I'eros, integrandolo nelle sue strutture socio-
giuridiche attraverso il contratto di matrimonio, il conubium, e, per I'uomo, limitandolo a
sfogo fisiologico con donne dei ceti inferiori 0, sia pure non ufficialmente, con i ragazzi.
Ma, parallelamente al diffuso imbarazzo suscitato dall'anatomia genitale e
all'inquietante timore ispirato dalla "animalita" originaria del corpo femminile, tanto piu se
abbellito da ornamenti e profumi (la donna formosa del resto, luogo comune sempiterno e
universale ..., viene frequentemente, se non di norma, ritenuta lussuriosa e insulsa®?), &

dolet!» — a sfuggire cosi la condanna a morte dell'imperatore Claudio (Plinio il Giovane, Epist. 3, 16: e Marziale,
Epigr. 1, 13).

222 Cfr. CIL IV, 8408c = EDCS-24600183 (con echi lucreziani e pure catulliani): e proprio a Venus fisica si
rivolgeva a Pompei chi soffriva pene d'amore (vd. CIL IV, 1520 Add. = CLE 354= EDCS-28801044 =
EDR158850; CIL X, 928 = ILS 3180 = EDCS-11401020).

223 « Melle et fellex: Plauto, Cistell. 69 (e vd. Lucrezio, Rer. nat. 4, 1133 sgg.; Catullo, Carm. 68, 18; Apuleio,
Metam. 2, 10; ecc.). Ma & il pessimismo a prevalere nelle fonti latine, dal Virgilio delle Bucoliche e Georgiche,
dove la passione d'amore & dipinta come la piu rovinosa fra tutte (vd. Ecl. 3, 105 sgg.), ad Agostino, Conf. IV,
12.

224 Virgilio, Aen. 4, 266.

225 Cfr. Sorano, Ginecol. 1, 30-31: l'orgasmo, si diceva oltretutto, & «una piccola epilessia» (Clemente
Alessandrino, Pedag. 2, 10, 94, 3) ...

226 Cfr. Ovidio, Amor. 3, 4, 41 sgg. e Giovenale, Sat. 10, 297 sgg.: e, per l'insipidezza, Catullo, Carm. 86 e 10,
33. Sull'ornatus, in eta imperiale affermazione di presenza sociale oltre che personale, sintomatico ¢ il
Medicamina faciei ovidiano (primi anni del | secolo d.C.), cui moralisticamente sembrd rispondere il De
virginibus velandis di Tertulliano (207/212 d.C.).

45



sempre stata diffusa — almeno dai pitagorici in poi — la diffidenza verso la sessualita della
donna, soprattutto parrebbe all'interno del rapporto coniugale legittimo (iustae nuptiag??7).

E cid non meraviglia piu di tanto, visto che la famiglia romana e, sostanzialmente,
quella europea e occidentale (fino a tempi abbastanza recenti) sono state di per sé la
negazione dei sentimenti e dell'eros, e I'amore, specie nelle sue accezioni piu "carnali”, &
stato spesso inteso come strutturalmente estraneo alle nozze.

Malgrado qualche raro e isolato invito alla moglie di vivere con pienezza e reciprocita
la passione coniugale («Si te delectat gravitas, Lucretia toto / sis licet usque die, Laida nocte
volo — se tieni alla tua serieta fa pure la vergine Lucrezia tutto il giorno, ma di notte io voglio
che tu sia (la cortigiana) Laide», viene ricordato alla "moglie" da Marziale??®), la mentalita
classica era largamente convinta che un tale atteggiamento fosse del tutto riprovevole, in
effetti assurdo, visto che — quand'anche la donna fosse stata, come di fatto poteva essere,
giovanissima, aggraziata e ben curata (le anziane, a eccezione delle matrone e / o
ereditiere, erano per lo piu delle sopravvissute e delle escluse, perché avevano ormai chiuso
il loro ciclo procreativo) — risultava di per sé fondamentalmente improponibile, se non
addirittura immorale, che venisse desiderata e / 0 amata dal proprio marito.

Come ribadi decisamente il grande medico efesino d'eta antonina Sorano??°,
precursore e fonte di tanti moralisti e canonisti cristiani medievali,

«la maggior parte delle donne €& sposata per avere dei figli e assicurare una
successione, e non tanto per il piacere fisico».

La cultura e la scienza del mondo classico, dal canto loro, riaffermavano vigorosamente il
principio di una virtuale atarassia coniugale, che si preoccupa — nei modi piu diversi, ma
sostanzialmente convergenti — di condannare ogni forma di sessualita ludica o non
procreativa, persino nella lessicografia.

Dal | secolo a.C. ad esempio, a proposito del bacio, segno / simbolo preliminare
guanto essenziale di ogni approccio o contatto personale, ma pur sempre tabu in pubblico
per i coniugi pagani, si distinguera nettamente tra gli oscula, asettici e obbligati, riservati ai
coniugi, dai basia / savia, teneri e appassionati, propri degli amanti (milia multa, da perderne
il conto, ne chiede Catullo nell'emblematico carme 5): i primi appartengono all'ufficialita e al
dovere (officium), i secondi all'amore e alla libido.

«Chi vuol andare a letto [cubare] con una donna, si apra la strada con i baci»?%,
osserva e consiglia senza mezzi termini uno schiavo al suo giovane padrone.

L'etica e la filosofia d'eredita platonico-aristotelica, del resto, furono per lo piu
severissime nei confronti delle relazioni sessuali coniugali non finalizzate e non dirette alla
procreazione: € — non diversamente da un Filone d'Alessandria o da un Musonio Rufo —
pure gli Apologisti cristiani le stigmatizzarono duramente come peccaminose??!, anche

227 Cfr., per la sua definizione giuridica, FIRAZ2 I, p. 268.

228 Marziale, Epigr. XI, 104, 21-22 (e, per il pieno accordo sessuale tra coniugi, X, 38 e IV, 7): e vd. gia Catullo,
Carm. 61, 146 sgg.; Ovidio, naturalmente, passim; e la bella difesa della parita sessuale della donna nella Xl
Diatriba di Musonio Rufo; piu tardi Apuleio, Metam. 10, 12.

229 Sorano, Ginecol. 1, 34: esattamente come alcuni settori tardo-giudaici (Libro di Tobia 8, 7) ed esseni (vd.
Flavio Giuseppe, Guerra giudaica 2, 161).

230 Plauto, Curc. 56.

231 Cfr. Atenagora, Supplica per i crist. 33, 1-2 (agli imperatori Marco Aurelio e Commodo, 177 ca.): e l'accusa
di lussuria rivolta in seguito, per questo riguardo, ai coniugi pagani da Minucio Felice, Oct. 31.

46



perché l'uxor doveva essere "rispettata" per antico costume dal coniuge e non era lecito
venisse coinvolta nelle fantasie erotiche maritali*®? o in pratiche sessuali non generative (in
ogni caso, la lussuria o l'ubriachezza dellluomo in eta costantiniana non erano causa
sufficiente per far ottenere alla donna il divorzio?33): piuttosto, consigliavano
paradossalmente ancora i Padri della Chiesa?3*, le mogli indirizzassero i loro consorti verso
le prostitute ...

Seneca il Retore aveva scritto che «nulla & piu vergognoso che amare la propria
coniuge come se fosse una donna d'altri [adultera] ...»?%: Girolamo, Padre della Chiesa,
coerente con la sua aspra polemica contro le donne che non fossero vergini o religiose, alla
fine del IV secolo d.C. fece sue queste definizioni?3®, e i rigoristi e i teologi — sulla base,
altresi, della (supposta) inferiorita del matrimonio e della sua sessualita rispetto alla
verginita (e alla castita o continenza nelle nozze), che affondava impropriamente in Paolo e
poi affondera in tutta la trattatistica cristiana — le imposero per lunghi secoli alle coscienze
cristiane, mediatori gli asceti moderni, I'umanista e teologo Erasmo da Rotterdam?3 tra i
primi.

(Basta leggere, exempli gratia, un breve, e anche troppo celebre, frammento degli Exercitia
spiritualia di Ignazio di Loyola, della meta del Cinquecento?38:

«42 regola. Lodare molto gli ordini religiosi, la verginita e la continenza, e non nella
stessa loro misura il matrimonio. — 5% regola. Lodare i voti di regola religiosa, di
obbedienza, di poverta, di castita e di altre perfezioni supererogatorie; e tener presente
che siccome il voto é su cose che riguardano la perfezione evangelica, non si deve far
voto di cose che a essa siano estranee, come darsi al commercio, sposarsi,
eccetera».)

Quanto lontani sembra ormai d'essere dalla commossa e genuina chiusa del carme 61 di
Catullo?®®:

«ma voi, coniugi buoni,
vivete fino in fondo la vostra vita [bene vivite]
e spendete la vostra vigorosa gioventu

232 Cosi Plutarco, Precetti coniugali 16 = Moralia 140B, e passim.

283 |n CTh. 3, 16, 1, fine del 331 (vd. supra).

234 \d. Agostino, De bono coniug. 1, 1, e con lui, per lo piu, la pastorale cattolica seguente fino a epoche
abbastanza recenti.

235 Cfr. Seneca il Retore, Matrim. fr. 85 Haase.

236 Cfr. Girolamo, Adv. lovin. 1, 49, che riporta Seneca il Retore, Matrim. fr. 85 Haase, con la sententia del
"pitagorico" Sesto citata nel testo.

237 Basti rimandare al suo fortunatissimo trattato Christiani matrimonii institutio, Basileae MDXXVI (=
books.google.it/books?id=-dY7AAAAcAAJ&printsec=frontcover&hl=it#v=onepage&q&f=false), vd. cap. 28.
2% |gnazio di Loyola, Exercitia  spiritualia, [Romae] MDXLVII, parr. 356-357 —
books.google.it/books?id=W21GAQAAMAAJ&pg=PP242&Ipg=PP242&dq=Loyola,+Exercitia+spiritualia,+Ro
mae+MDXLVIlI&source=bl&ots=6dEQOiZcj8K&sig=ACfU3UTuMSF-KO_7q-
b1Z7vzo02sumvCmQé&hl=it&sa=X&ved=2ahUKEwia2 vPibrSAhWOXvEDHfldBD4Q6AF6BAgQEAM#v=0one
page&qg=Loyola%2C%20Exercitia%Z20spiritualia%2C%20Romae % 20MDXLVIlI&f=false.

239 «At, bonei / coniuges, bene vivite et / munere assiduo valentem / exercete iuventam»: Catullo, Carm. 61,
232-235.

47



in un dono pieno e continuo [munere assiduo]» ...

Non dobbiamo pero dimenticare che la valutazione di fatto negativa della figura femminile,
come si € gia detto sopra, fu indubbia, anche se non unica, causa di norme cosi
caratteristicamente sessuofobe e profondamente misogine, ereditate poi dalla cultura
cristiana e occidentale (pensiamo anche solo alla serrata e dura denuncia anti-femminina
della Sonata a Kreutzer di Lev Tolstoj [1889/1890]): la donna & promotrice, e prima autrice,
della trasgressione e ispiratrice dell'eversione e del male (scelus catulliano ...), anzitutto, se
non soprattutto, in ambito sessuale.

La "peccatrice", del resto, & sostanzialmente e topicamente comune a tante culture
patriarcali antiche, oltre che al giudaismo-cristianesimo sacerdotale e filosofico: a tal punto
che — se nei primi secoli della Chiesa il peccato originale (di Eva, naturalmente, aveva
ribadito I'ebreo Filone [— infra, capitoli 5-6]) & / diventa «desiderio della carne»?*° — gia nella
romanita tardo-repubblicana si utilizzano, senza scrupoli né meraviglie, le accuse sessuali
come strumento di demolizione etico-civile, sottiimente politica, delle donne. Gli esempi
sono noti e numerosi ...

Il maschio quirite in ogni caso, tendenzialmente scapolo (caelebs: e quindi «che vive
la vita degli dei» secondo una fantasiosa, ma significativa etimologia riportata agli inizi del
VI secolo d.C. dal grammatico africano Prisciano?*'), preferisce da questo punto di vista il
"disimpegno" uxorio € non ha un gran desiderio di sposarsi: la sua reticenza verso la donna,
e verso quell'autentica molestia quale € ritenuto il matrimonio, era condivisa del resto da
Orazio, Properzio, Virgilio, Marziale [?], Giovenale, ecc., che mai parrebbe si siano
assoggettati al «maritale ... capistrum — giogo coniugale»?4?, altro topos mediterraneo di
lunga durata ...

Tanto piu frenato si trovava il giovane senatorio, fornito com'era di varie soluzioni
alternative, anche se di fatto e non di diritto, pacificamente di per sé accettate dalla stessa
tradizione: la condanna mirata dell'imperatore Marco Aurelio dell'eccessiva liberta sessuale
giovanile rimase piuttosto isolata e inascoltata.

Come aveva scritto nel IV secolo a.C. un allievo "fallocratico" di Demostene?*3,
prefigurando I'utilitario e brutale immaginario collettivo dei maschi occidentali,

«hoi ci teniamo le cortigiane per il nostro piacere, le concubine per la cura quotidiana
del nostro corpo, le mogli per la procreazione di prole legittima, e per avere una fida
custode del focolare».

Se non sceglieva l'astinenza, soluzione forse irreale per la cultura dell'epoca, ma
teoricamente sostenuta da una parte dalla medicina ufficiale, coadiuvata dalle attivita
ginniche raccomandate da Sorano e tanti altri, il giovane si orientava verso rapporti pit o
meno quotidiani (col personale di casa, in citta o in campagna, di ambedue i sessi) e
occasionali (le prostitute, con le quali poteva fare il suo "noviziato"**, e le donne di

240 Vangelo (apocrifo) di Bartolomeo 6, 12 (llI-1V secolo).

241 Prisciano, Inst. gramm. 1, 23: e vd. Orazio, Epist. 1, 1, 88, e, non molto dopo di lui, Automedonte, in AP XI,
50, 1-4.

242 Gjovenale, Sat. 6, 43.

243 Ps, Demostene, Contro Neera 122.

244\/d. Marziale, Epigr. Xl, 78, 11-12 per una magistra Suburana ...

48



spettacolo, per lungo tempo le uniche legittimate a fargli compagnia durante la cena e in
luoghi pubblici).

Ma gli restava pure il diritto di avere — senza alcun impegno almeno fino al Il secolo
d.C. — una concubina, straniera o schiava da lui affrancata?*®, con cui condividere in una
sorta di gargonniére il letto e il triclinio (quest'ultimo, di per sé, non concesso in eta
repubblicana a una matrona).

Non raramente, tuttavia, il legame — quale esso fosse — risultava poi duraturo e
attestato pubblicamente (almeno, nelle memoriae sepolcrali®*® ...): una Lesbia urbana d'eta
giulio-claudia puo cosi farsi ricordare affettuosamente insieme, nella sua iscrizione
funeraria, con i due amantes®*’.

Quello che contava era che il maschio romano evitasse I'accusa di rapporti sessuali
con minorenni liberi e con virgines — nubende o vedove (che si potevano risposare dopo un
lutto di dieci mesi?*8) — potenziali madri di futuri cittadini o con una donna maritata, proprieta
altrui: nel primo caso sarebbe stata violenza carnale (stuprum), nel secondo caso
adulterium.

Come ben epigrafa Plauto?*°, ai primi del |l secolo a.C., ama chi vuoi, purché tu stia
lontano da «nupta, vidua, virgine, iuventute et pueris liberis» ...

La violenza carnale, invece, non infrequentemente collettiva in Italia, nei confronti di
fanciulle / donne dei ceti subalterni, mime o cortigiane?®°, sarebbe stata addebitata pur
sempre a esse?', perché accusate a priori e ritenute in ogni caso colpevoli — secondo
un'universale e tuttora corrente valutazione (maschile) mediterranea — di seduzione, di
scarsa difesa, di non aver gridato®®?, ecc.

La Venus tuta®®3, 'amore sicuro e senza problemi per il maschio, trovo naturalmente delle
precise tipizzazioni fra gli autori, secondo le personali inclinazioni e ideologie.

Dando per scontato, sull'autorevole parere di Catone il Censore?>* (forse solo Dione
Crisostomo condanné vigorosamente la prostituzione), che per il mos maiorum € meglio
ricorrere a una prostituta — quasi mai si parla di prostituti, pur diffusi anch'essi ... — in uno
dei 45 lupanari dell'Urbe, piuttosto che insidiare le matrone o le mogli altrui, Orazio cosi

245 Due begli esempi di memoria "collettiva" sono l'iscrizione funeraria repubblicana CIL 12, 2527a Add. = ILLRP
795 = EDCS-24701273 = EDR001696, dove un liberto dell'Urbe ricorda insieme uxsor e concubina, e
imperiale CIL XI, 6176 Add. = EDCS-23100509 dove un liberto umbro onora sul suo pretenzioso monumento,
una dopo l'altra, concubina, amante [?] e delicium, la schiavetta favorita (equivalente femminile del cicaro di
Trimalchione: cfr. Petronio, Satyr. 64, 11 sgg. e 71, 11).

246 Cfr., nella prima eta imperiale, le testimonianze di una liberta in vita (a Piacenza, CIL XI, 1273 Add. = CLE
1009 = CLE/Pad. 1 = IED XVI, 646: con raffigurazione della dextrarum iunctio, la stretta della mano destra,
solenne promessa propria dei futuri sposi) e una in morte (a Reggio Emilia, CLE/Pad. 10: «patronus
lacrumansy» ...).

247 Cfr. CIL V1, 21200 Add. = CLE 973 = EDCS-12600258 = EDR 150067 (prima meta del | secolo d.C.).

248 Cfr. Seneca, Ad Helv. 16, 1: e Ulpiano, in D. 3, 2, 11, 1.

249 Plauto, Curc. 37-38 (vd., del resto, Papiniano, in D. 48, 5, 6, 1).

250 Cfr. Cicerone, Pro Plancio 12, 30; Aulo Gellio, Noct. Att. 4, 14: e Ulpiano, in D. 47, 2, 39.

251 \V/d. Marziale, Epigr. XIl, 56: e, per una infamata puella che vince insolitamente la causa, ibid. 10, 87.

252 | a legge mosaica prevedeva la lapidazione, ma "assolveva" tuttavia colei che — trovandosi sola in luogo
deserto — fosse stata violentata (cfr. Deuteronomio 22, 25 sgg.).

253 Qvidio, Ars amat. 1, 33.

254 In Orazio, Serm. 1, 2, 31-35 (col sapido commento dello Ps. Acrone): nello stesso senso Cicerone, Pro
Caelio 51.

49



dichiarava apertamente la sua propensione per le liberte?®; Ovidio per le donne plebee, cui
anzi dedico I'Arte di amare?%8, il suo codice erotico.

Marziale, pur preferendo nell'ordine la donna libera dalla nascita (ingenua), la liberta
e quindi I'ancilla, ricorda senz'ombra di dubbi che quest'ultima — la schiava domestica — sara
da lui prescelta «si facie nobis haec erit ingenua — se, per il suo bell'aspetto, mi parra una
vera signora»?7 ...

6. Alla fine, pero, il cittadino romano si trova a "cedere", ma spesso non prima dei trent'anni,
specialmente nelle famiglie dominanti o emergenti: per responsabilita verso la gens e il suo
patrimonio, che devono perpetuarsi in linea maschile, e verso lo stato, cui deve offrire nuovi
cittadini.

[l matrimonio a scopo di filiazione (maschile) — «comunanza [consortium] per tutta la
vita» sul piano giuridico, «comunione del vivere insieme e del fare insieme figli» sul piano
etico-filosofico?*® — &, di fatto, una realta socio-politica praticamente inevitabile per il
maschio di alto ceto?>® (a meno che non adotti un erede ...), secondo un contratto stipulato
tra i patres familias di due clan gentilizi: tanto da prevedere forme di "prestito" della moglie
fertile, come fece Catone Uticense con I'amico Quinto Ortensio che voleva una successione,
cedendogli nel 56-50 a.C. la consorte Marcia?®° ...

Una molestia necessaria e obbligata, insomma, per la «salus perpetua» dell'Urbe,
come dichiarava al popolo nel 131 a.C. il censore Quinto Cecilio Metello Macedonico e con
lui ripeteva e ribadiva programmaticamente in senato, poco piu di un secolo dopo,
l'imperatore Augusto?®, nell'ambito della sua articolata politica per la "moralizzazione" della
societa romana (che poi sara ripresa dall'imperatore Domiziano e due secoli dopo, in
prospettiva, dall'imperatore Diocleziano).

Per secoli, in effetti, le sue leggi "demografiche" del 18 a.C. De maritandis ordinibus
e De adulteriis coercendis?®?, sull'obbligo di sposarsi per i membri dei clan superiori e sulla
repressione degli adulteri, integrate nel 9 d.C. dalla Lex Papia Poppaea nuptialis contro le
unioni sterili, con cui sono solitamente citate?%3, formarono il piu rilevante corpus giuridico
coniugale dell'impero romano.

Per la donna di medio / alto ceto (honesta), che pure non aveva alcun diritto di scelta,
il matrimonio, invece, risultava tutto sommato I'unica forma di promozione sociale o — se si
vuole — l'unico modo per conseguire un ruolo, pit 0 meno di prestigio (per I'autonomia

285 Qrazio, Serm. 1, 2, 119 sgg. e 3, 111 sgg.

256 Anche se ai primi del | secolo d.C., in esilio nel Ponto, a Tomi, [Costanza, Romania], affermo d'averla scritta
per le prostitute (Tristia 2, 103) ...

257 Marziale, Epigr. 3, 33, 4.

288 \/d., rispettivamente, Modestino, in D. 23, 2, 1 e Musonio Rufo, Diatriba XIIIA (che forse riecheggia le parole
di Aspasia, in Platone, Simposio 192E: e risentiamo — ma riferite alle donne germane! — anche nella celebre
sentenza di Tacito, Germ. 19, 4 «unum corpus unamaque vitamy). Cicerone, del resto, nel De off. 1, 17, 54,
aveva scritto «prima societas in ipso coniugio est».

259 Basti rimandare all'epitalamio per le nozze di Lucio Manlio Torquato con Giunia Aurunculeia di Catullo,
Carm. 61 (che ci offre, tra I'altro, la descrizione piu dettagliata di una cerimonia nuziale nell'Urbe).

260 Cfr. Plutarco, Catone minore 25.

261 || discorso «De ducendis uxoribus» di Quinto Cecilio Metello Macedonico € in Aulo Gellio, Noct. Att. 1, 6,
1-2; per Augusto cfr. Svetonio, Aug. 89: e vd. Livio, Per. LIX.

262 Cfr. Svetonio, Aug. 34; Cassio Dione, Storia rom. LIV, 16.

263 Cfr. Tertulliano, Apol. 4, 8 = Kirch 174; Ulpiano e Paolo, in D. 25,7, 1 e 2.

50



giuridica che poteva offrire), tanto piu se rafforzato da una dote adeguata, potente freno
anche alle innate velleita divorzistiche del marito ... Un matrimonio, beninteso, di fatto privo
di formalita o aspetti legali che non fossero il pubblico accompagnamento della giovane
nella casa del futuro marito (deductio in domum matriti) ...

Il problema, naturalmente, si poneva diversamente per le unioni irregolari o fuori dalle
iustae nuptiae — in cui era la donna a riconoscere il nato?%4, senza per questo poter
trasmettere la potestas o assicurare la continuita della gens?%® —, ma non esisteva certo per
le probrosae (cantanti / ballerine / attrici / donne stuprate / ecc.), di fatto poste ai margini
della comunita civile, avviate alla prostituzione e, assai spesso, disperate nel loro
sopravvivere quotidiano.

Se erano prostitute, in particolare, al massimo erano identificate dalla tabella — con
nome, specialita e tariffa — appesa fuori dall'angusta stanza postribolare?%®, in una
situazione per lo piu anche qui miserabile, ma certo migliore delle infime sgualdrine del
quartiere romano "a luci rosse", il Submemmium?257,

La donna libera, in ogni caso, si trovava sempre in condizione di subalternita / invisibilita e
dipendeva dai maschi di famiglia e dai luoghi comuni piu correnti.

Cosi, ad esempio, se per il diritto di vita e di morte I'aborto era prerogativa e
"privilegio" solo maschile, e imputabile alla moglie [— infra, capitolo 7], I'adulterio — che si
presenta come rottura della fides — dellimpegno solenne (in amore, perfidus vale
"irregolare') e del foedus?®® / vincolo nuziale, e sostanzialmente & considerato di esclusiva
"competenza" e responsabilita femminili?®® — veniva condannato assai duramente in
un'ottica e secondo principi paternalistici: nei casi piu gravi erano previste la morte o I'esilio
per iniziativa del pater familias?’°, come Augusto fece — per varie motivazioni — con la figlia
Giulia "maggiore", reclusa anella piccola isola di Ventotene (la penalizzazione dell'adulterio
in Italia & stata cancellata nel 1968/1969 ...).

In nome, insomma, dell'integrita del clan gentilizio e della tutela dell'uso esclusivo e
incontestabile della «porzione» (Epitteto) data a ciascun marito, immodificabile o inalterabile
senza il consenso del pater familias.

E solo I'uomo, del resto, che pud divorziare con la massima liberta e pud richiedere indietro
le chiavi di casa, simbolo del coniugium, per i motivi piu diversi, che qui sommariamente
esemplifico:

264 Come nell'epigrafe veleiate — Il secolo d.C. — CIL XI, 1209 Add. = CLE 1550 = CLE/Pad. 4 = EpigrafiaStoria,
pp. 106-107.

265 Cfr. Ulpiano, in D. 50, 16, 195, 5.

266 «Inscripta cella», appunto: Marziale, Epigr. XlI, 45, 1.

267 Cfr. Marziale, Epigr. |, 34, 5-6.

268 Catullo, Carm. 64, 335, vd. 132 sgg.

269 Solo qualche moralista (come il padrone della domus pompeiana detta, appunto, «casa del moralista»: vd.
CIL IV, 7698 Add. = CLE 2054 Add. = EDCS-23800712 = EDR073414), qualche neostoico (Seneca, Epist.
94, 26 e 95, 37; Musonio Rufo, Diatriba Xll) e qualche legislatore interessato ai boni mores (vd. Ulpiano, in D.
48, 5, 14, 5) si fanno sostenitori della pari responsabilita comportamentale dei due coniugi: «periniquum enim
videtur esse, ut pudicitiam vir ab uxore exigat, quam ipse non exhibeat» ("costituzione" di Antonino Pio, ispirata
ad Augusto, in D. cit.). Per il topos dell'infedelta e dei tradimenti femminili (furtum: Catullo, Carm. 68, 136) vd.
Orazio, Carm. 3, 6, 21 sgg. e 4, 5, 1 sgg.

270 «Jus occidendi» (Aulo Gellio, Noct. Att. 10, 23).

51



— la "sterilita"?”" (la cui "maledizione", contro la quale molto si contava sull'aiuto degli déi?’?,
veniva comunque — anacronisticamente — per lo piti imputata alla uxor?™?);
— l'adulterio (essere univira, moglie di un solo marito, era responsabilita e titolo di merito
indiscussi);
— i tentativi di avvelenamento?’* (spesso, se non sempre, causati da stravizi o da errate
dosi di spezie e ingredienti esotici);
— l'ubriachezza, che «chiude la porta a tutte le virti e la apre ai vizi»?’5, per la cui
prevenzione gia dal re Numa Pompilio, VIII secolo a.C., era stato proibito alla donna — de
iure e de facto — il vino puro, perché assimilato al sangue (le era concesso il mulsum, il vino
addolcito con miele), e per il cui accertamento i maschi consanguinei — quando il marito era
assente — erano addirittura autorizzati a baciare I'uxor (il bacio in pubblico era un tabu per i
coniugi);
— la dissipazione e degrado del patrimonio del clan famigliare, che spesso gli veniva
affidato durante le lunghe assenze "professionali" del marito da Roma;
— la libido, topos riferito alla donna per eccellenza, ampiamente e misoginamente descritta
da Giovenale nella sua sesta Satira, condannata anche solo nella civetteria di farsi vedere
in pubblico (a capo scoperto)?7®.

Oppure, piu pragmaticamente, si sceglieva il divorzio per ristabilire le proprie finanze
e rinsaldare / rinnovare alleanze politiche (Silla e Pompeo ebbero cinque mogli, Cesare e
Antonio quattro ...); o anche, piu semplicemente, per liberarsi della consorte, come in modo
sbrigativo e brutale dichiarava ai suoi amici — mentre ripudiava Papiria, brava, bella e
prolifica moglie — un marito romano di rango senatorio (Lucio Emilio Paolo, il trionfatore di
Pidna nel 168 a.C.), perché la coniuge era come «un calzare» nuovo ed elegante, ma che
fa male®’” ...

(Un altro breve inciso.
Divortium di per sé esprimeva |'abbandono reciproco, solitamente per iniziativa
maschile, dei compagni di strada, dei coniugi, e la dissoluzione del loro rapporto nuziale:

211 Cfr. il noto e discusso episodio del consolare Spurio Carvilio Massimo Ruga, che — dovendo giurare, come
candidato alla censura, d'avere un figlio — divorzio intorno al 230 a.C. dalla moglie, cui pure era legato, perché
sterile a causa di una disfunzione fisica (Aulo Gellio, Noct. Att. 4, 3, 2).

212 Cfr. CIL XI, 1129¢ Add. = ILLRP 1071c = CIL 12, 3398a = CLE/Pad. 8c = EDR166344 (sors di Fornovo,
ultimo secolo della repubblica): e Lucrezio, Rer. nat. 4, 1236-1238.

273 Ma cfr. la posizione piu consapevole ed equilibrata di Lucrezio, Rer. nat. 4, 1248 sgg. e Plinio il Vecchio,
Nat. hist. 7, 13, 57, che ne era preoccupato (ibid. 28, 27, 97 e 31, 4, 9).

274 Cfr. Giovenale, Sat. 6,659 sgg., che bene riproduce la psicosi collettiva al riguardo e l'inquietudine verso le
conoscenze farmacologiche delle donne: e, pit 0 meno in quegli anni, vd. la precisa testimonianza urbana su
una liberta avvelenatrice o preparatrice di misture, venenaria (CIL VI, 20905 Add. = CLE 95 = EDCS-12201586
= EDR123124).

275 \Valerio Massimo, Fact. dict. mem. 6, 3, 9 (e per essa si puo legittimamente uccidere la colpevole): come
scrive Properzio, Eleg. 4, 8, 30, «cum bibit, omne decet». |l vino & tradizionalmente legato all'uomo (per il
quale «vita vinum est»: Trimalchione, in Petronio, Satyr. 34, 7), all'amore e alla lussuria (vd. per tutti Ovidio,
Ars amat. 1, 244: e la venus ebria di Giovenale, Sat. 6, 300), ma pure viene considerato un abortivo [— infra,
capitolo 7]: il tabu e la condanna del suo uso da parte delle donne, specie d'alto ceto, giungono almeno al
medioevo (cfr. ai primi del XII secolo la Lettera di Eloisa ad Abelardo, sesta dell'Epistolario "abelardiano").
276 Cfr. Valerio Massimo, Fact. dict. mem. 6, 3, 10 (e sgg.: altre motivazioni di ripudio).

277 Plutarco, Emilio Paolo 5, 2-3.

52



repudium era, invece, l'atto unilaterale maschile di scioglimento del fidanzamento o del
matrimonio.

Accettato in tutte le culture e civilta antiche per lo piu come male minore sul piano
individuale e sociale, tollerato anche nel teocratico Israele accanto al ripudio, ma sempre
utilizzabile in pratica solo dagli uomini, il divorzio aveva assunto nel diritto romano il piu
moderno significato di cessazione definitiva dell'amore coniugale reciproco, adfectio
maritalis, e del vincolo interpersonale da esso derivante dalla «dextrarum iunctio inter
coniuges — stretta di mano fra coniugi» (presente, in ogni caso, anche nella legge italiana
di istituzione dello «scioglimento del matrimonio» nr. 898 [1970]?’8, confermata dal
referendum del 1974 e via via modificata fino al 2024, che € appunto concepita come
rimedio ultimo per il fallimento di una unione).

E questo spiega altresi il perché di una scelta monogamica quasi costante della
societa romana — almeno, sul piano del contratto giuridico —, pur dopo essere giunta a
contatto di varie istituzioni poligamiche straniere.

L'insieme delle formalita, del resto, non era particolarmente caratterizzante e non
vincolava; I'aspetto economico veniva solo raramente affrontato; era prevista I'automaticita
per casi specifici (prigionia di guerra, impedimenti vari, ecc.); il nuovo matrimonio risultava
sempre lecito: diversa sara, invece, la situazione in eta cristiana, come si accenna infra, nei
capitoli 5-6.)

7. Per la donna romana, dunque, si trattava — come sempre — di soggezione pressoché
totale e indiscriminata all'uomo, alla potestas maschile?’?, almeno fino al lll/1V secolo d.C.:
e ci0 valeva non tanto, e non solo, si € visto, per le schiave (che riuscivano ad affrancarsi,
in piu di un caso, proprio usando del loro corpo) e per le liberte, che pure soffrivano di
impedimenti giuridici notevoli (ad esempio, essere sottoposte alla tutela del patronus, non
avere liberta di scelta e di consenso al proprio matrimonio, non poter fare testamento, ...),
quanto per le filiae familias libere, le puellae (un termine, perd, che si estendeva dalle
nubende alle prostitute ...).

Tra queste ultime, in effetti, le giovani plebee — di fatto poco o mal integrate nel
sistema — risultavano le piu emancipate e godevano di una notevole indipendenza di
movimento e di comportamento, anche nelle attivita pubbliche e lavorative: pressate
com'erano dalle urgenze quotidiane da affrontare (fame, malattie, parti a ripetizione, ...),
restavano tuttavia spesso solo ai margini di qualunque esperienza che non fosse
contingente (o emotivamente trainante, come le liturgie civiche, ludiche, religiose, funebri,
ecc.).

Quelle di ceto dominante o emergente, invece, trovavano nella vita privata e
famigliare — nella domus — i loro massimi condizionamenti, ma altresi potevano conquistarsi
una volta sposate, oltre alle garanzie giuridiche e alla rispettabilita generale (come
matronae®®), non pochi momenti di larga autonomia gestionale e di liberta di scelte
personali.

218 \/d. www.gazzettaufficiale.it/eli/id/1970/12/03/070U0898/sg.

219 \/d. Gaio, Inst. 1, 55.

280 Esemplari i commossi ritratti urbani, d'eta protoimperiale, di "Turia" (inciso per volonta del marito) in CIL
VI, 41062 = ILS 8393 Add. = EDCS-60700127 = EDR093344 (15/9 a.C.), e di Cornelia, nell'epicedio in prima
persona di Properzio, Eleg. 4, 11.

53



Nel matrimonio — contratto economico e politico, oltre che sociale — vale sempre per la
donna l'ideale originario, riaffermato dalla tradizione, di moglie premurosa, madre feconda
e abile casalinga.

L'uxor, cosi, sempre sotto il vigile controllo e la guida del marito?®!, collaborava al
governo della casa — sua primaria e fondamentale funzione, aveva ben sottolineato
Senofonte nell'’Economico —, alla cura dei figli (la cui procreazione & «ricompensa e frutto
del matrimonio»?8?), alla conservazione e accrescimento dei beni di famiglia: sull'autorita
del Primo e Secondo Testamento [— infra, capitoli 5-6], anche per i cristiani?®,
naturalmente, moglie "perfetta" risultava anzitutto colei che produceva e incrementava
quanto era necessario per la sua famiglia.

E doveva offrire al suo uomo tranquillita, serenita e conforto?®* nei momenti di
comunita, se non di intimita (della sessualita coniugale si & detto qualcosa sopra ...), e, nel
caso, assistenza e cura durante le infermita: «le malattie fisiche, in particolare, mostrano la
necessita del matrimonio» afferma strumentalmente lo scrittore e teologo cristiano
Clemente Alessandrino nel tardo Il secolo?®.

Ma soprattutto a una moglie romana & richiesto dai maschi dell'Urbe di amare
listituzione, non la persona, «il matrimonio, non il marito»2%6, come si ripeteva facessero le
donne germane.

Deve essere, insomma, la perfetta mater familias, onnipresente padrona di casa,
secondo un topos immutabile che affonda nella storia mediterranea?®’: I'autentica "ape"
(operaia) dell'immaginario collettivo maschile — laboriosa e modesta, eroica e silenziosa,
tendenzialmente asessuata —, figura tragica che dal misogino Semonide di Amorgo?®® ¢
passata ai sussidiari scolastici dell'Otto-Novecento, attraverso i bestiari medievali e i libri di
corte rinascimentali.

«Filatrice di lana, virtuosa?®, pudica, frugale, fedele al marito®®, casalinga
[domiseda]», come ancora nell'eta dell'imperatore Adriano si ricorda su un sarcofago
urbano per l'optima et pulcherrima Amymone?®! (i filosofi d'eta imperiale, in verita,
ritenevano piu sicura e pudica candidata al matrimonio, appunto uxoria?®?, una bellezza
media, che non si segnalasse e non suscitasse qualsivoglia attenzione e interesse degli
altri uomini ...).

281 vd. Plutarco, Precetti coniugali 12 = Moralia 139D.

282 « Conubii pretium mercesque»: Lucano, Bell. civ. 2, 330.

283 Cfr. Clemente Alessandrino, Stromata 3, 11, 67, 1-2.

284 «Uxorium levamentum» (Tacito, Ann. 3, 34): nello stesso senso aveva parlato l'imperatore Augusto — nel
Foro romano — al ceto equestre, che insisteva perché venissero abolite le leges luliae matrimoniali (cfr. Cassio
Dione, Storia rom. LVI, 1: ibid., |la topica presenza femminile nella cura delle malattie).

285 Clemente Alessandrino, Stromata 2, 140, 2.

286 Tacito, Germ. 19, 4.

287 Esemplare al riguardo il poema alfabetico di Proverbi 31, 10-31 (V secolo a.C.?): e vd. infra, capitolo 5.3.
288 Semonide, Giambi 7, 83-95 Diehl.

289 «Pia»: anche al superlativo attributo topico — con pudica e casta — per le donne di famiglia.

290 «Casta»: ma cfr. per la tredicenne Crocale, non ancora sposata, CIL Xl, 4866 Add. = CLE 1167 Add. =
AgerNursinus, pp. 84-86 = Sabina, p. 110.

291 CIL VI, 34045 Add. = CLE 237 = ILS 8402 = EDCS-17201284 = EDR116689 (117/138 d.C.): «lanifica, pia,
pudica, frugi, casta, domiseda».

292 Favorino, in Aulo Gellio, Noct. Att. 5, 11, 11-14: e cfr. Musonio Rufo, Diatriba XIIIB.

54



Antichissima e universale, in effetti, & la massima patriarcale «domum servavit,
lanam fecit — custodi la casa, filo la lana»?®3, che — distintiva dell'attivita matronale?%* — &
divulgata per secoli anche dagli autori pagani e cristiani?®>, con qualche variante che, se
non fosse drammatica, sarebbe quasi umoristica:

«Le giovani (mogli) facciano sport filando la lana e aiutando la cuoca ... se una moglie
riassetta il letto, porta da bere al marito assetato e gli offre da mangiare ... questa e la
migliore ginnastica per la sua salute fisica e morale ...»%%.

Collaboratrice domestica qualificata, a volte schiava della casa quasi quanto le vere schiave, la
moglie € mantenuta e protetta, vestita e nutrita: in misura, tuttavia, inferiore ai maschi di casa,
se a bambine libere di nascita e povere dell'Appennino Piacentino tocco — ai primi del Il secolo
d.C. — una quota di sostentamento (alimentum) inferiore di 1/4 rispetto ai maschi®®’: in eta
augustea, del resto, le donne dell'Urbe erano escluse dalle distribuzioni gratuite di grano ... Ma
non facilmente le & dato di sperare, fino al primo impero, di potersi liberare dalla sua complessa
e alienante condizione di soggezione: se € di alto ceto, ad esempio, deve essere regolarmente
accompagnata fuori casa, come un'eterna "minorenne" ...

Il centro del suo universo € pur sempre il marito, anche se distratto dalle attivita pubbliche:
e di esso finisce spesso per diventare la prudente e riservata rappresentante legale nelle
faccende quotidiane, responsabile, chi piu chi meno, dei servizi tecnico-organizzativi del
meénage famigliare. E, se interpellata (ma cid non accade necessariamente), pud esprimersi con
franchezza e liberta di parola e influenzare in qualche modo il pater familias: il suo parere, in
effetti, &€ preso non infrequentemente in seria considerazione, specie in vista di decisioni
importanti o nodali per la domus, per il clan e per i figli (femmine di norma, ma non di rado anche
maschi).

La matrona, in ogni caso, non si attende, non pud attendersi affetto o amore o,
tantomeno, eros (che, per la sua intrinseca irrazionalita, si consiglia di ridurre a poche occasioni
procreative), né tantomeno fedelta e durata: nonostante la dichiarata e reciproca volonta di stare
insieme durevolmente (adfectio maritalis), «sono rari i matrimoni che durano tanto a lungo da
concludersi con la morte, senza essere spezzati dal divorzio»?%, si attesta in eta augustea (e,
del resto, non cosi diffuse sono le dichiarazioni esplicite di amore indissolubile e totale — unus

293 CIL 12, 1211 Add. = CIL VI, 15346 Add. = ILS 8403 = ILLRP 973 = CLE 52 = Courtney 17 = EDR132144
(d'eta graccana [?]): il lavoro al telaio, si noti, venne riproposto, un po' anacronisticamente, da Augusto — che
lo impose alle donne di casa (vd. Svetonio, Aug. 64, 4), fors'anche perché ritenuto assai utile per tenerle
lontane dalle tentazioni (cfr. Virgilio, Aen. 8, 408-413) — e dagli Apologisti e Padri della Chiesa (cfr. Tertulliano,
De cultu fem. 2, 13, 7; Girolamo, Epist. 107, 10).

294 Cfr. Plutarco, Antonio 10: a proposito di Fulvia, intelligente e crudele terza moglie di Marco Antonio, che
appariva l'opposto.

295 \/d. Orazio, Epod. 2, 39 sgg.; Columella, Re rust. 12, praef. 8: tra gli Apologisti cristiani, Tertulliano, De
cultu fem. 2, 13, 7; Clemente Alessandrino, Pedag. 3, 11, 67, 1 sgg.

2% Clemente Alessandrino, Pedag. 3, 10, 49, 2 sgg.

297 Come all'unico spurius, illegittimo, del Veleiate (alla spuria addirittura meno di un terzo): cfr. TAV A, 2 e VI,
34-35 (vd. N. Criniti, Veleia, municipium collinare dell’Aemilia occidentale (nuova edizione), "Ager Veleias",
19.06 [2024], p. 109). A fruire degli alimenta traianei, alla fine, furono appena 36 femmine su 264 maschi, fino
ai tredici anni le une, fino ai diciassette gli altri.

2% CIL VI, 41062 = ILS 8393 Add. = EDCS-60700127 = EDR093344: il marito di "Turia", nella prima eta
augustea (15/9 a.C.).

55



amor?®® — o storie tenere di amanti comuni, come i due giovani schiavi vercellesi trovati morti nel
sonno abbracciati®®).

Per lo piu le spettano — specie in pubblico — solo la deferenza e la rispettabilita che si
devono alla naturale, indispensabile cinghia di trasmissione dei valori (maschili) del mos
maiorum. Riceve cosi, tanto per fare due esempi estremi, nelle festivita e nelle ricorrenze
pubbliche comandate — all'inizio della primavera, ecc. — dei regali che si possano ammirare in
pubblico come i gioielli (e a volte sottrarre, col pericolo per lei di una morte violenta, per il marito
di un'eterna ferita®?!, mestamente attesta un'epigrafe urbana) e alla sua scomparsa un elogio
funebre, a onor del vero non sempre compassato®’?, e, se di alto ceto o ricca, un'immancabile
stele e / o le sue ceneri erano inserite nel monumento sepolcrale gentilizio.

Il tutto, si direbbe, senza particolare trasporto o commozione: le eccezioni, anche qui
in precedenza segnalate — aggiungiamo, almeno, il tenero rapporto e il profondo dolore per
il distacco violento dalla propria donna, diversamente motivati, di Tiberio dalla prima moglie
Vipsania Agrippina (per volonta di Augusto, che pure li aveva fidanzati ancora bambini3°3)
e di Agostino dalla madre amatissima e anonima del suo unico figlio Adeodato; il raro
esempio d'un uomo che riteneva felici «soltanto i giorni vissuti da sposo [dies mariti]»; e il
rimpianto di un impossibile coniugium in Catullo3®* —, sembrano voler confermare I'abusato
adagio che il matrimonio anche nell'Urbe non & certo il luogo né dell'eros né della felicita
coniugale.

E forse non & solo un topos la spietata (e sessista!) affermazione misogina che la
morte della moglie € la prima cortesia da lei usata al marito, il momento piu felice del
matrimonio3% ..

I Romano, dal canto suo, anche sul piano giuridico, non fu certo attento, né forse lo poteva
essere tanto facilmente, ai problemi dell'esistenza della donna, cui era educato a pensare
soprattutto come alla futura procreatrice e allevatrice dei suoi figli, moglie e governante,
uxsor et nutrix3°®: per lui, come per (quasi) tutti gli uomini dell'antichita (e per tanti delle
epoche seguenti), non si & mai posta una "questione femminile".

D'altra parte, nell'Urbe non furono particolarmente numerosi e rilevanti sia gli aperti
sostenitori delle donne (come Ovidio, sui generis, o Musonio Rufo), sia i detrattori per

29 CJL XI, 1122b Add. = CLE 1273 = CLE/Pad. 6, 9 = IED XVI, 513 (Parma, primi anni del IV secolo d.C.).
300 Cfr. CIL V, 6700 = ILS 8476 = EDCS-05101869 = EDR116331 (Vercelli, Il secolo d.C.?).

301 « Volnus perpetuumy»: CIL V1, 5302 Add. = CLE 1037 = ILS 8513 = EDCS-18800438 = EDR135953 (I secolo
d.C.).

302 V/d. il rimpianto di coniugi infelicissimi — per la moglie scomparsa in seguito a parto gemellare
(AgerNursinus, pp. 90-94 = Sabina, p. 111: Casciano, inizi del |l secolo d.C.); «ben prima d'aver saziato il suo
amore» (CIL VI, 12072 Add. = CLE 546 = ICVR? 18428 = EDCS-14800292 = EDR149999: Roma, IV secolo
d.C.); a 56 anni (AgerNursinus, pp. 94-97 = Sabina, pp. 111-112: Casciano, inizi del Ill secolo d.C.): e
l'orgoglio, nella prima eta imperiale, di una moglie urbana e di una liberta emiliana di aver lasciato in lacrime
rispettivamente il marito e il patronus al momento del trapasso (CIL VI, 6593 Add. = CLE 1030 = EDCS-
19300635; CLE/Pad. 10: ovviamente incise dai superstiti).

303 Tiberio a dieci anni, Vipsania Agrippina «vix annicula» (Cornelio Nepote, Att. 19, 4).

304 Cfr., rispettivamente: Svetonio, Tib. 7; Agostino, Conf. VI, 15; Marziale, Epigr. X, 38, 9, vd. 1 sgg.; Catullo,
Carm. 68, 106-107.

305 Esemplare il poeta comico ateniese della seconda meta del V secolo a.C. Ferecrate (fr. 286 Kaibel): una
parallela tradizione greca aveva almeno salvato il rapporto sessuale (vd. Ipponatte, Giambi 66 Degani: e
Pallada, in AP XI, 381).

306 CLE/Pad. 7,9 = IED XVI, 437 (Parma, eta traianea).

56



ideologia o misoginia (Catone il Censore, Lucrezio, Giovenale, ...). La stragrande
maggioranza dei maschi, con le motivazioni piu varie, non la pensava diversamente da
Quinto Cecilio Metello Macedonico gia citato, «se potessimo vivere senza una moglie ...»:
reminiscenza, parrebbe, delle celebri, crudeli parole di Giasone alla moglie Medea3"’

«bisognerebbe generare figli in altro modo, e che non ci siano femmine: nessun guaio,
cosi, avrebbe I'uomol!y.

Anche i pochi fautori, per vocazione o per calcolo, dell'autonomia e della "disinvoltura"
femminile mostrano del resto una concreta inquietudine, e una sottile angoscia, per ogni
forma di emancipazione — "a vista" e controllata — della donna (pur se travestita dall'esterna
e rituale fedelta al marito e alla casa coniugale), che si aggiungeva alle preoccupazioni che
derivavano dal matrimonio e dalle sue liturgie, non ultime quelle sessuali®°,

E la tipica ansia maschile, la sorda ossessione dei patres familias e dei benpensanti
di ogni epoca di fronte a una donna via via (pienamente) "realizzata", tanto piu quando
poteva disporre — con maggiore o minore liberta — di un proprio patrimonio e, con l'eta
augustea, divorziare [vd. supra, paragrafo 6].

E figure topiche della cultura ellenistica, quali I'ereditiera e la vedova (la cui
condizione a Roma era, tuttavia, regolata ab antiquo da precise regole giuridico-sacrali®®),
e quindi la divorziata, divennero ben presto, per il loro potere contrattuale, forza minoritaria
di tutto rispetto: ne sono testimoni, non particolarmente benevoli, Marziale e Giovenale.

Se pure dalla fine della repubblica ci si stava avviando ad atteggiamenti piu paritari
e comprensivi verso le donne, non era pero ancora pensabile che un oggetto (almeno di
fatto) diventasse soggetto: l'inversione dei ruoli, sempre temutissima dai ceti dominanti,
anche perché collegata alle religioni catartiche e misteriche, avrebbe portato al disordine e
alla "anarchia", aveva da tempo denunziato Cicerone310.

Scrisse a chiare lettere Marziale, nel tardo primo secolo d.C.3'":

« la moglie deve stare sotto suo marito, Prisco,
se intendono restare eguali» ...

8. La donna romana tra I'eta repubblicana e I'eta imperiale, la donna antica in genere, € in
effetti una eterna e misconosciuta "minorenne": inferiore al maschio, vive in una condizione
di subordinazione e invisibilita pressoché assolute e permanenti, tabuizzata e stigmatizzata
per le ragioni piu diverse (I'impura mestruazione, la sessualita negata, I'umiliante sterilita,
...), educata e indirizzata al sacrificio e al servizio quotidiano ai suoi familiari tra le mura
della domus.

307 Euripide, Medea 573-575.

308 Come in una straordinaria e arguta pagina ben rileva ancora Agostino, Civ. Dei 6, 9, 1-3, sulla base
"scientifica" di Varrone, Antiq. rer. divin. fr. 146 Cardauns.

309 Cfr. Plutarco, Numa 12, 3.

310 Cicerone, Re publ. 1, 43, 67.

311 «Inferior matrona suo sit, Prisce, marito: / non aliter fiunt femina virque pares»: Marziale, Epigr. VIII, 12, 3-
4; e vd. X, 69.

57



Come si e detto, € donna pienamente realizzata (matrona) solo come moglie
legittima3'? — attenta, fedele e premurosa, amministratrice "senza portafoglio" sapiente ed
esperta del patrimonio coniugale — e come madre di cittadini maschi (che, tuttavia, accoglie
nel suo utero solo temporaneamente).

Non necessariamente & amata e rispettata dall'uomo, sia pure il padre o il marito:
anche sul piano dell'eros, non sembra suscitare particolare entusiasmo o interesse nello
sposo, che non siano di per sé d'ordine istituzionale ed etico-giuridico (la necessaria
programmazione di una discendenza per la gens e per lo stato ...).

Deve oltretutto confrontarsi, in casa e fuori, con "oggetti" sessuali spesso piu attraenti
e desiderabili, dotati di quella liberta comportamentale e di quella mobilita che le sono, per
lo piu, negate: donne d'ogni genere e ceto, ma altresi, e forse in maggior misura, amasii
imberbi, secondo una bisessualita largamente diffusa tra i maschi dei ceti superiori o
emergenti e praticata con una naturalezza e un cinismo pari solo alle disarmanti
enunciazioni dei poeti (Catullo, Properzio, Orazio, Ovidio, ...).

Insomma, anche qui, una subalternita — non solo biologica — dichiarata e vissuta nel
privato e nel pubblico, in tutte le sue drammatiche e penose contraddizioni.

Sia detto neppur troppo tra parentesi: solo Gesu di Nazareth, in eta tiberiana, fedele
all'autentico dettato biblico che vedeva un'unica creazione in «ha ‘adém» (I'umano, maschio
e femmina313), restitui appieno — pur venendo, poi, troppe volte disatteso dai suoi (come
meglio si vedra nei capitoli 5-6) — dignitda e consapevolezza alla donna, rompendo
I'antichissimo dualismo tra uomo (superiore) e donna (inferiore).

E anzi, superando l'atavica discriminazione maschile / femminile, considero e
dichiard pubblicamente "maggiorenni" le sue contemporanee: sia sul piano individuale-
personale (matrimonio e riproduzione non sono piu l'unico destino, coatto e inevitabile, per
ciascuna), sia sul piano intellettuale-spirituale (la parita e reciprocita col maschio — pur nelle
peculiari differenze — sono apertamente sostenute), sia infine sul piano socio-politico
(ammalate, vedove, anziane, prostitute, straniere: non esistono emarginazioni o preclusioni
di condizione o ceto nei loro confronti).

Iniziava cosi, senza troppi clamori ed entusiasmi, forse la piu grande, quanto
sottovalutata, controversa e osteggiata, rivoluzione sociale e culturale dell'umanita, assai
lentamente accettata nel mondo "civile": solo nel 1995, durante la IV Conferenza mondiale
sulle donne di Pechino3'¥, quindi a New York nel 2005 e a Milano 2015, si & dichiarata
ufficialmente in ambito ONU, ma non & stata certo ancora attuata in tutti gli stati, la parita
donna - uomo in ogni ambito della vita pubblica e privata.

Ma questa € tutta un'altra storia ...

312 Cfr. Cicerone, Top. 3, 14.

313Vd. Genesi 1, 26-27 e 5, 1-2: a 2, 18 sgg. la tradizione yahvista della creazione e naturale dipendenza della
donna dall'uomo, fatta propria da ebrei (AT, ...), cristiani — dal NT, Paolo in particolare, fino alla recente teologia
ufficiale — e islamici.

314 \d. centroastalli.it/wp-content/uploads/2014/09/Pechino1995-dichiarazione.pdf.

58



9. APPENDICE

Il pieno diritto alla vita socio-politica e al voto delle donne nell'ltalia moderna

E nell'opposizione al fascismo che le donne assunsero anche in Italia — dopo le battaglie
emancipatrici del suffragismo sul lavoro autonomo e retribuito (ma alla parita salariale si
giungera — almeno, sul piano formale — solo nel 1960 ...), in particolare alla fine
dell'Ottocento con la seconda rivoluzione industriale — una piu netta e indipendente
fisionomia sociale e politica: donne che non erano piu le solite regine, sante, amanti, attrici
(sempre su uno sfondo compatto e quasi sacro di madri e di mogli) ...

E proprio verso la sua conclusione, il 31 gennaio 1945 (con l'aggiornamento del 10
marzo 1946), le donne si videro finalmente esteso il diritto al voto. Sembriamo averlo
dimenticato, e non pare, del resto, ci facciano ancora gran caso diffusi testi di storia, per lo
piu scritti da uomini (ma non la cinematografia recente3'%): & un fatto che, proprio il 2 giugno
1946, in occasione del referendum istitutivo della Repubblica, per la prima volta in ltalia
I'elettorato femminile partecipo legittimamente, e senza discriminazioni, alle votazioni
politiche (anche se aveva gia potuto votare il 10 marzo, meno di tre mesi prima, alle elezioni
amministrative).

In effetti, al momento dell'unificazione nazionale il suffragio elettorale era stato
limitato ai cittadini maschi con specifici requisiti di eta, censo e istruzione, che privilegiavano
evidentemente I'egemonia borghese del denaro e della cultura, in netta minoranza numerica
nell'Ottocento. Nel 1870/1880 ha diritto di voto non piu del 2 % della popolazione, per
giungere — con la riforma elettorale del 22 gennaio 1882, che ammetteva all'elettorato attivo
i maggiorenni che avessero fatto il servizio militare, possedessero almeno la licenza
elementare ovvero pagassero un tributo annuo di £ 19,80 — al 6,9 % e quindi, nel 1892, a
un massimo del 9,4 %.

Cosi sembrava in parte accolta quella che era stata, dal 1860, I'aspirazione dei
liberali storici, che gli Italiani, cioé, dovessero diventare protagonisti, e non semplici
spettatori di uno stato costruito con tanta fatica e tanto sangue: superando, finalmente, la
condizione di cittadini cui era solo concesso di servire la loro nazione e la loro bandiera.

In pratica, anche il "rivoluzionario" suffragio universale adottato il 30 giugno 1912
valse soltanto in senso maschile, e con gravi limitazioni, visto che potevano votare tutti
coloro che avevano piu di trent'anni e, tra i maggiorenni che non li avevano ancora compiuti,
esclusivamente quanti avessero avuto i requisiti del 1882 (a questi ultimi venne allargato il
diritto di voto, indistintamente, il 16 dicembre 1918).

Inutilmente i socialisti e i conservatori illuminati avevano richiesto il voto per le donne,
avanzato una ventina di volte dal 1871 ..., rifacendosi al precedente illustre, se pur limitato,
della partecipazione femminile nel 1860 alle elezioni amministrative in Lombardia, Veneto
e Toscana. Giovanni Giolitti aveva preferito rimanere legato all'equazione diffusa fra i liberali
ottocenteschi "donna = clero" (nel 1919, in effetti, papa Benedetto XV si pronunciava

315 Vd. Paola Cortellesi, C'e ancora domani, Italia 2023.

59



pubblicamente a favore del suffragio femminile proprio in funzione antisinistra 316...) ed ebbe
buon gioco in parlamento a bloccare la proposta.

Anche nel 1946, del resto, si discusse vivacemente un po' dappertutto se la presenza
femminile — particolarmente appetita dalla propaganda capillare delle gerarchie
ecclesiastiche e delle organizzazioni cattoliche, cosi come degli altri movimenti di massa (la
socialcomunista UDI [Unione Donne Italiane], in specie) — avesse veramente influenzato il
voto del referendum istituzionale e dell'assemblea costituente in Italia.

Nel 1921, si fece notare, aveva votato il 18 % della popolazione, nel 1946 il 61,4 %:
e in quest'ultimo caso poco meno del 75 % dei suffragi era stato conquistato dalle formazioni
politiche "nuove", DC (Democrazia Cristiana), PCI (Partito Comunista Italiano) e PSIUP
(Partito Socialista Italiano di Unita Proletaria). Non era questo un segno fondamentale del
diritto di voto concesso, questa volta, anche alle donne?

Comunque vengano analizzati i risultati elettorali emersi dalle prime consultazioni
postbelliche, resta il fatto che esse costituirono senza dubbio la prima presa di coscienza
pubblica di tutto I'elettorato femminile: e la Costituzione Italiana confermava poco dopo,
negli articoli relativi ai rapporti politici®'’, il pieno diritto delle donne alla vita istituzionale e
amministrativa della nazione: solo la legge nr. 66 del 9 febbraio 1963, tuttavia, riconosceva
definitivamente alla donna I'ammissione ai pubblici uffici e alle professioni.

Non estranea a quest'ultimo ritardo fu la decisa, lunga, a volte irrazionale opposizione
dei maschi borghesi e conservatori (che fino al 1981 impedirono I'abrogazione dell'ignobile
«delitto d'onore»), ma pure dei settori cattolici reazionari e di parte delle gerarchie
ecclesiastiche, che ritenevano I'attivita femminile fuori casa, specie della maritata, un «grave
male sociale» (cosi ancora nel 1950 denunziava l'autorevole e "vaticana" Enciclopedia
Cattolica®'®) e tendevano, a volte tentarono di ricondurre la donna nel privato.

«La via della sua propria vocazione: diventare sposa e madre»3'® si affermava
perentoriamente per la donna in ambienti italiani cattolici intrisi di integralismo maschilista,
con una riproposizione iconica del servizio e del sacrificio quotidiano: fatto singolare, in
quegli stessi anni non diversamente auspicava anche la discussa allieva di Sigmund Freud
Helene Deutsch, la psicoanalista austriaca che tanto studio gli aspetti peculiari dell'identita
femminile e lo sviluppo psicosessuale della donna.

318 Vd. www.vatican.va/content/benedict-xv/it/speeches/documents/hf _ben-xv_spe 19191022 sono-
avventurati.html [22 ottobre 1919].

317 Cfr. in particolare art. 48 ("suffragio universale") e art. 51 ("uffici pubblici e cariche elettive").

318 Cfr. L. Vannicelli, Donna, in Enciclopedia Cattolica, 1V, Citta del Vaticano 1950, coll. 1871-1877 [=
archive.org/details/enciclopedia-cattolica-vol.-4/page/n1085/mode/2up ?view=theater], vd. col. 1872.

319 Ipid., col. 1873.

60



5. «Diaboli ianua»®%:
la donna cristiana nei primi secoli dell'impero romano3*'

1. Alla fine, si deve inevitabilmente affrontare un "oggetto" misterioso e sfuggente nell'eta
antica: le donne romane nei primi secoli dell'impero, piu 0 meno convertite, alla luce del
cristianesimo delle origini, quante abitano in citta in particolare, tutto sommato non
facilmente distinguibili, se non dai particolari e da qualche scelta peculiare (e dalle
indicazioni etico-religiose "a monte" ...), dalle coeve pagane.

320 «Porta del diavolo»: Tertulliano, De cultu fem. 1, 1, 2 (ca. 205/206).
321 Cfr. il capitolo E del mio Donne a Roma antica: biblio-sitografia ragionata ...

61



Donne tuttavia, non dimentichiamolo, membro a pieno titolo della comunita, veicolo
fondamentale di evangelizzazione anche itinerante3??, leali e coraggiose spesso pili degli
uomini durante le persecuzioni, maggioritarie nelle comunita almeno fino al Ill secolo d.C.
(laddove, specie in oriente, Maria viene messa decisamente a fianco del Figlio e, nel
Concilio di Efeso del 431, ebbe il titolo ufficiale di «Madre di Dio»), dinamiche ed emancipate
attrici nella storia e nella liturgia quotidiane: diaconesse (ben piu di "cultura" e "fortuna"
greca, in verita, che latina), profetesse, «vedove», ecc.323.

Il sacerdozio ministeriale (il presbiterato) femminile, su cui si rinnovano
periodicamente le diatribe, fu forse escluso di fatto — non di diritto — per un prudente e
contingente adattamento alle rigide regole sociali e alla mentalita e prassi dell'epoca, non
tutte eludibili, da parte della Chiesa primitiva: omogeneamente, tutto sommato, al giudaismo
e paganesimo ellenistico-romano ...

Ma proprio all'ombra di questi principi profondamente innovativi, € nonostante il
Fondatore ..., si sviluppd un'ideologia che si caratterizzd ben presto — fors'anche a causa
dell'insolita, preoccupante rilevanza acquisita agli occhi dell'autorita ecclesiastica dalle
donne nelle sette eterodosse (gnostiche, montaniste) — per il suo marcato maschilismo e
per i suoi chiari, quanto progressivi, timore / angoscia / rifiuto del femminino sul piano
pubblico e privato.

E cid pure, se non soprattutto, sul piano liturgico-pastorale, secondo una rigida
gerarchizzazione dei ruoli sessuali, che affonda nella cultura giudaica ed ellenistico-romana
e che porta gia nel Il secolo d.C. a opporsi nettamente alle varie forme e modi di
emancipazione muliebre.

In effetti, & da dire, Gesu Cristo nel suo breve percorso terreno aveva restituito piena e
totale dignita alla femminilita, qualunque essa fosse, e non si era certo uniformato ai costumi
(e ai luoghi comuni) tradizionali, che relegavano nella routine famigliare / procreativa la
donna, emarginandola e frustrandola in una perenne tutela maschile: ma gia allora non era
stato compreso a fondo dai suoi discepoli®?* ...

Nei confronti delle donne Gesu — maschio celibe, laico e insieme sacerdote3?® — non
ha mai mostrato né rifiuto né imbarazzo, anzi, rompendo le abitudini del suo ambiente, le
ha guardate con simpatia, ponendole sullo stesso piano dell'uomo, e ha compiuto gesti

322 Con Gesu (vd. Luca, Vangelo 8, 3 e 10, 38), con i discepoli e gli apostoli (vd. Luca, Atti degli Apostoli 9, 36 e 39;
12, 12; 16, 14-15: e Paolo, Rom. 16, 1-2) e cosi via (cfr., agli inizi del Ill secolo, Tertulliano, De fuga 12, 6).

323 Paolo, Rom. 16, 1 sgg.: a 16, 7 & citata con Andronico Giunia («oiTivég eiotv émionuot v tois AmooTéA0IS
— qui sunt nobiles in apostolis»), I'unica donna-apostolo ricordata espressamente nel NT, da alcuni in eta
medievale — e moderna! — mascolinizzata, per evidente imbarazzo misogino / clericale, da altri ritenuta in anni
recenti investita di autorita episcopale. E cfr. Paolo [con Sostene], 1 Cor. 11, 5 sgg. (in un quadro omogeneo
al mondo classico): vd. Luca, Atti degli Apostoli 9, 36 sgg. e 21, 9.

324 Cfr. la meraviglia in Giovanni, Vangelo 4, 27: non a caso, forse, GesU risorto apparve per primo a Maria di
Magdala (vd. Matteo, Vangelo 28, 1 sgg.: e Giovanni, Vangelo 20, 11 sgg.; Marco, Vangelo 16, 9 sgg.), cui
tuttavia non si volle credere, anzitutto certo perché donna (vd. chiaramente Luca, Vangelo 24, 11 e Marco,
Vangelo 16, 11), e di cui sembro volersi ben presto cancellare il ricordo (vd. Luca, Vangelo 24, 34). Si ricordi,
del resto, la sbalordita in-comprensione legalista dei discepoli nei confronti del Maestro, dopo I'egualitario
discorso coniugale (in Matteo, Vangelo 19, 10).

325 Sul "sacerdozio" non strutturato e non ordinato, a lui riservato e al popolo, vd. Paolo, Ebrei 4, 14 sgg.: nel
Il Testamento, in ogni caso, le guide della comunita cristiana non vengono in alcun caso definite o chiamate
"sacerdoti".

62



significativi nei loro confronti, divenuti insegnamento inequivocabile, quanto troppo spesso
disatteso per i cristiani3?6.

Particolarmente attento alla presenza delle donne nella vita di Gesu €& I'evangelista
Luca, (liberto e) medico antiocheno, fin dal suo Vangelo "dell'infanzia", laddove emerge la
figura della madre Maria (nel Vangelo di Matteo € preminente, invece, la figura del padre
Giuseppe).

Seguivano Gesu come discepole, mai tuttavia espressamente cosi definite dai
Vangeli (il femminile di «discepolo», del resto, manca in aramaico ...), anche «alcune donne
che erano state guarite da spiriti cattivi e da infermita»327: fatto, in ogni caso, inquietante e
scandaloso per l'inversione dei ruoli e dei compiti tradizionali delle donne (dall'ambito privato
a quello pubblico).

Tra esse, Maria di Magdala [Maddalena], dall'inizio la figura femminile piu rilevante;
Giovanna3®?8, moglie di Cusa, amministratore di Erode Antipa, tetrarca di Galilea e Perea (4
a.C.-39 d.C.); Susanna, «e molte altre che li [Gesu Cristo e «i Dodici»] servivano con i loro
beni»3?°: tra le altre donne che «avevano seguito Gesu dalla Galilea per servirlo»33
risaltavano anche Maria, moglie di Alféo e madre dell'apostolo Giacomo "il Minore" e di
Giuseppe??!, e Salome, moglie di Zebedéo e madre degli apostoli Giacomo "il Maggiore" e
Giovanni®¥?; e, non ultime, le due amiche di Betania (a 3 km da Gerusalemme) Marta e
Maria — che unse solennemente Gesu Cristo in casa di Simone il lebbroso33? —, sorelle di
Lazzaro334.

Significativamente, furono primi testimoni della nascita di Gesu i pastori di Betlemme
(o di Nazareth?), prime testimoni a Gerusalemme della sua risurrezione le donne: gli uni e
le altre non erano ritenuti testimoni credibili nei giudizi del tempo. Ma i Vangeli non seguono
i criteri di valutazione propri della cultura e del diritto (maschile) del tempo ...

Paolo, colto e intransigente fariseo di Tarso (capoluogo della Cilicia [oggi Turchia]), nella
sua predicazione aveva confermato la rivoluzionaria parita religioso-spirituale della donna
nellunica e universale sequela Christi*®®, ma ne aveva contemporaneamente
ridimensionato la presenza nel sociale e nell'economico, ribadendone la sottomissione e la

326 Con un atteggiamento e un comportamento inauditi per un rabbi del suo tempo, Gesu perdona la peccatrice
(Luca, Vangelo 7, 36-50), salva dalla lapidazione la donna adultera (Giovanni, Vangelo 8, 1-11), libera dai
demoni Maria di Magdala (Luca, Vangelo 8, 2), € in rapporto di amicizia con Marta e Maria, sorelle di Lazzaro,
e difende Maria che sta in ascolto della sua parola (Luca, Vangelo 10, 38-42); si intrattiene con la Samaritana,
dotta in teologia, e sirivela a lei come il Messia (Giovanni, Vangelo 4, 26): e pure, guarisce la suocera di Pietro
(Marco, Vangelo 1, 29-31), I'emofiliaca (ibid. 5, 25-34), la figlia della donna cananéa (ibid. 7, 24-30); richiama
in vita la figlia di Giairo (ibid. 5, 35-43); accetta il compianto delle sue fedeli lungo la "via dolorosa" (Luca,
Vangelo 23, 27-31).

327 Luca, Vangelo 8, 2-3.

328 \/d. Luca, Vangelo 24, 10.

329 | uca, Vangelo 8, 3.

330 Matteo, Vangelo 27, 55-56: e Marco, Vangelo 15, 40-41; Luca, Vangelo 23, 49.

331 vd. Marco, Vangelo 15, 40 (e 16, 1): e Luca, Vangelo 24, 10.

332 \/d. Giovanni, Vangelo 7, 55-56: e Matteo, Vangelo 20, 20-21; Marco, Vangelo 15, 40-41; 16, 1; Luca,
Vangelo 23, 49.

333 \Vd. Matteo, Vangelo 26, 6-13; Marco, Vangelo 14, 3-9; Giovanni, Vangelo 12, 1-8.

334 Vd. Luca, Vangelo 10, 38 sgg.; Giovanni, Vangelo 11, 1 sgg.

335 \d. Paolo, Gal. 3, 28: «... non c'é€ maschio e femmina, perché tutti voi siete uno in Cristo Gesu».

63



subordinazione all'uomo, «capo della donna»33 nella vita quotidiana ed ecclesiale: per
motivi storico-cronologici (la donna deriva dall'uomo ...), psico-sociologici (€ inesperta e
debole, anzitutto) e ontologici (il suo status religioso & ab antiquo diverso e intrinsecamente
piu basso), propri non solo del giudaismo sinagogale.

E in cid0 Paolo venne sostanzialmente seguito, anche se con sfumature varie, da
Apologisti e Padri della Chiesa (naturalmente tutti maschi), ormai lontani dallo spirito delle
origini e inesorabilmente proiettati a sacralizzare e a confermare gerarchicamente e
ritualmente una "ecclesia — comunita" nata laicale (anche nel lessico istituzionale suo
proprio), sostituendo al presbitero / all'anziano il sacerdote / I'«ordinato», e alla mensa
domestica l'altare, per evidente contaminazione giudaico-ellenistica.

Ed essi, pur nell'accettare I'affermazione di principio della parita e reciprocita di
genere — nel rispetto delle differenze — propria del Maestro, ambiguamente (o
lucidamente?!) confermavano, tuttavia, la generale inferiorita, fragilita, invisibilita,
subordinazione e l'innata pericolosita esistenziale della donna, da guidare e controllare nella
vita ecclesiale e civile (&€ pur sempre sotto tutela, come stabilito dal diritto romano), quindi
in ogni caso da temere ...

«All'uvomo Dio ha dato il potere»3¥, aveva scritto alla fine del | secolo d.C. anche
I'ebreo romanizzato Flavio Giuseppe, coerente con la tradizione rigidamente solidificatasi
nel tardo-giudaismo, che leggeva come un racconto continuo il Pentateuco e ne accettava
— cosi, del resto, Paolo338, i Padri della Chiesa e i cristiani in generale, e poi gli islamici — la
lettura yahvista della duplice creazione e della indiscussa dipendenza gerarchica di Eva da
Adamo?3°, segno di una relazione fallita (il "peccato").

Eppure, come si €& gia notato, Gesu Cristo aveva ricordato con chiarezza, sulla piu
autentica interpretazione biblica di Genesi, che Dio aveva dato — creando «ha ‘adédm», cioé
maschio e femmina34?, «a sua immagine»3*' — uguale dignita e liberta alle creature: e,
abolendo le divisioni (non le peculiari diversita sociali), aveva restituito alla donna
condizione di persona, spiritualmente maggiorenne, libera di scegliere il proprio destino
biologico e il proprio compito storico.

«... non sono piu due, ma una sola carne [odpé uia]»34%: e silegga in Luca, sensibile
piu degli altri evangelisti alla positivita cristica sulla donna343, la rivoluzionaria e paritaria
dichiarazione di Gesu — a fronte dell'esclusivo e restrittivo «uxorem ducere», universalmente
accettato dalla struttura di pensiero androcentrica del Mediterraneo — che «i figli di questo
mondo prendono moglie e prendono marito ...».

336 \/d. Paolo [con Sostene], 1 Cor. 11, 3, cfr. 8 sgg. (ed Efes. 5, 22 sgg., se & sua): con la quasi coeva 1 Lett.
di Pietro, 3, 1 sgg., inviata da Roma, fu il codice comportamentale famigliare della comunita primitiva.
L'affermazione paolina, naturalmente, diverra il cavallo di battaglia di tanta teologia e pastorale pit o meno
intransigente (cfr. infra).

337 Flavio Giuseppe, Contro Apione 2, 24, 199 sgg.

338 \/d. Paolo [con Sostene], 1 Cor. 11, 8-12 (ibid. 3 sgg., un ritratto di donna degno della cultura e antropologia
ellenistico-romana e giudaica del tempo) e, piu decisamente, [Discepolo di] Paolo 7 Tim. 2, 13-14.

339 VVd. Genesi 2, 18 sgg. (e I'esemplare definizione del dominio maschile sulla donna in 3, 1-6): fra i tanti
epigoni, vd. in ambito giudaico Gesu ben Sira (Sirac. 25, 24: Gerusalemme, 190/180 a.C.) e [Discepolo di]
Paolo, 1 Tim. 2, 13 (Macedonia, 64/66); in ambito cristiano Ambrogio, Hexaem. 5, 7, 18 sgg. La tradizione piu
corretta, che oggi si sta lentamente affermando, € in Genesi 1, 26-27 e 5, 1-2.

340 \/d., in particolare, Matteo, Vangelo 19, 6.

341 Genesi 1, 27.

342 Matteo, Vangelo 19, 6: e vd. Marco, Vangelo 10,8 (scritto per i catecumeni giudei dell'Urbe).

343 Cfr. Luca, Vangelo 20, 34: e Matteo, Vangelo 22, 30; Marco, Vangelo 12, 25.

64



Ma, nell'immaginario collettivo giudaico-cristiano, rabbinico e sacerdotale, € Eva, "la
vivente" che é fonte di vita, la donna che si era fatta sedurre nel giardino di Eden dal
serpente e aveva tradito / coinvolto il suo fragile uomo, strappando bruscamente |I'umanita
dall'innocenza e dalla serenita e scaraventandola nella vita e nella morte quotidiana, nel
dolore e nella fatica, nella tentazione e nel peccato3# ...

Ogni femmina, come la progenitrice, € un autentico varco del demonio, diaboli
ianua®*® (o, se si preferisce, il medievale instrumentum diaboli, «strumento del demonio»),
cui si volle contrapporre esemplarmente l'integrita verginale «etiam mentex»34®
dell'antagonista per eccellenza di Eva34’, Maria (ignorando o sottacendo, per lo piu, la
straordinaria coerenza e razionalita di questa giovanissima donna, coraggiosa e
consapevole della propria dignita e liberta di scelta anche di fronte all'annunzio divino).

E alla madre di Gesu Cristo, non a caso, venne tardivamente attribuita (XII secolo
d.C.?), e imposta nella liturgia popolare, la definizione di «ianua coeli — porta del cielo», et
similia, dalle cosiddette Litanie Lauretane®*8, sulla base tuttavia di una lunga tradizione
omiletico-pastorale3*®: «mors per Evam, vita per Mariam — la morte (ci & giunta) attraverso
Eva, la vita attraverso Maria» sintetizzava Girolamo3° (ma, in precedenza, la mediatrice
per eccellenza era stata Maria di Magdala).

E come attraverso l'orecchio di Eva era entrato il peccato nel mondo, cosi attraverso
l'orecchio di Maria — sostennero singolarmente alcuni autori paleocristiani®!, anche per
evidenti tabu genitali — era uscita la redenzione, era nato Gesu Cristo ...

Non ci volle molto perché — nella speculazione teologica e nelle figurazioni topiche
ecclesiastiche — il peccato "originale" diventasse fout court il desiderio, I'eros, il piacere, il

344 Tertulliano, De cultu fem. 1, 1, 2: e vd. similmente, anche con varianti lessicali («mortis / inferni»), l'innografo
Sedulio (Hymn. 1, 7) e i vescovi Orienzio (Commonit. 1, 339) e Pietro Crisologo (Serm. 79, 2), tutti del V
secolo. Una difesa d'ufficio, sulla scontata base della innata debolezza femminile — «mulier excusationem
habet in peccato» —, in Ambrogio, De inst. virg. 4, 25.

345 |n coerente continuita con la misogina e sessuofobica definizione tertullianea: &€ ben noto, del resto, anche
dalla produzione novellistica nostrana, il generoso, € non certo moralistico!, impegno italico a «rimettere il
diavolo in inferno» (vd. la novella X della "Seconda giornata", in Il Decameron di Giovanni Boccaccio) ...

346 Ambrogio, De virg. 2, 2, 7. La nascita di Gesu da madre vergine & ufficialmente proclamata nel Simbolo
niceno-costantinopolitano (cfr. COGD |, p. 57) dai 150 padri orientali intervenuti nel 381 al | Concilio ecumenico
di Costantinopoli (la cui autorita dogmatica per la Chiesa latina, tuttavia, venne dichiarata solo da papa
Gregorio Magno, Reg. pastor. 1, 24, duecento anni dopo). E vd. infra, capitolo 6.5.

347 Dalla piu antica apologia cristiana a noi pervenuta — Giustino martire, Dial. con Trifone 100, 4-6 (a Roma,
prima eta dell'imperatore Marco Aurelio): e vd., non molti anni dopo, Ireneo, Adv. haer. 3, 22,4 e 5,19, 1 —
alla costituzione dogmatica sulla Chiesa Lumen gentium (1964) del Concilio ecumenico Vaticano Il (paragrafo
56, cfr. 63 = COGD lll, pp. 296 sgg., 344-345, vd. p. 347).

348 \/d. in G. G. Meersseman, Der Hymnos Akathistos im Abendland, Il, Freiburg 1960, pp. 44-76, 214-256:
sulla base di Matteo, Vangelo 16, 19, invece, papa Damaso | aveva scritto in un'epigrafe urbana «Petro cui
tradita ianua caeli est ...» (Epigramm. 4, 3 Ferrua).

349 Almeno dal poeta siriaco Efrem (meta del IV secolo), al teologo romagnolo Pier Damiani (XI secolo), a tanti
"mariologi": vd. i testi raccolti in Enchiridion Marianum, cur. D. Casagrande, Citta del Vaticano 1974, ad ind.,
e in Testi mariani del primo millennio, I-1l, Roma 1988-1989, ad ind.

3%0 Girolamo, Epist. 22, 21 (del 384).

351 Cfr. il vescovo di Verona, Zenone (1 380); di Brescia, Gaudenzio, Serm. 13 (fine del IV / inizi del V secolo);
Ps. Agostino, Serm. 121, 3 e 123, 1 (VI secolo): anche Gargantua venne partorito dall'orecchio destro della
madre Gargamella (F. Rabelais, Gargantua e Pantagruele, libro |, cap. 6 [1532]) ...

65



peccato sessuale per eccellenza3%?: e il matrimonio — ritenuto estraneo al piano originario
di Dio (che avrebbe previsto una situazione verginale ...) — venne tollerato come inevitabile
rimedio per la lussuria, concupiscentia, addirittura rifiutato dagli encratiti, i cristiani
«continenti» del 1l/IV secolo d.C. ...

«Non sai di essere (come) Eva?» scriveva Tertulliano agli inizi del Il secolo: ogni
donna, per quanto debole, era pur sempre una potenziale Eva per I'uomo, attrazione
pericolosa e seducente per chiunque, anche intemerato ... o "ordinato" / "consacrato":
attraverso la sua inquietante femminilita e la sua sessualita — ferina per antonomasia —
faceva balenare l'intenso, e indicibile, piacere, come si vedra piu in la.

E questo trova il suo sbocco reciproco e binario — su cid Paolo non ha dubbi — nel
cosiddetto «debito»35® coniugale, infausto anche terminologicamente, quasi quanto
I'agostiniano3%*, poi scolastico e curiale3®® (fino almeno al Concilio Vaticano Il ...), remedium
concupiscentiae, per chi non ce la fa a restare casto: «... a motivo dei casi di immoralita3,
ciascuno abbia la propria moglie e ogni donna il proprio marito», senza che sia male.

Il ben noto sospetto e timore di Paolo nei confronti delle donne, della loro
intraprendenza e sessualita — che qui si puo solo segnalare, e non documentare, per
evidenti questioni di spazio —, sono comuni piu 0 meno a tutti i maschi del tempo: ma da
ebreo ortodosso, ora convertito, I'capostolo delle genti» li deriva anche dalla convinzione
che la prossimita di Dio, I'impegno di giungervi, dovrebbero escludere ogni attivita sessuale
e che, di conseguenza, «... &€ cosa buona per I'uomo non toccare donna ...»3%7, per non
rischiare di comprometterli.

Da questi presupposti — e dall'antropologia e cultura classiche (neostoiche e
platoniche in particolare) — nasce e si sviluppa, ben piu che dalla predicazione liberante di
Gesu Cristo, l'ideologia cristiana predominante riguardo al femminino: latente nei primi
secoli, sempre piu nettamente si caratterizza — nella Chiesa greco-orientale, quindi in quella
latina — per una persistente teorizzazione teologico-pastorale dell'insanabile incompletezza
e inferiorita della donna da una parte (come in sostanza ribadi, pur nel suo prepotente
pansessualismo, la gnosi), della accentuata negativita dell'eros a lei strettamente connesso
dall'altra.

Non a caso, fu da allora in poi problema fondamentale e somma ossessione per i Padri
della Chiesa e per tutto il magistero ecclesiastico costruire una teoria normativa e restrittiva
della sessualita, il "buon sesso".

352\V/d., gia nel ll/1ll secolo, Clemente Alessandrino, Stromata 3, 102 (che riassume le posizioni degli encratiti)
e piu tardi Vangelo (apocrifo) di Bartolomeo 6, 12: cfr., in ogni caso, le serrate e sparse argomentazioni
posteriori di Ambrogio e Agostino, sui cui sistemi la speculazione, la teologia e la giurisprudenza medievali
costruirono cupe teorie protologiche ed etiche.

383 «Debitum» € nella Vulgata di 1 Cor. 7, 3.

354 \/d. Agostino, Contra lulian. 1ll, 15, 29 e 21, 42; IV, 2, 6 [(concupiscentiae) remedium]; ecc.

3% \d. ancora ai primi del secolo scorso il Codex luris Canonici, Romae MMXVII, can. 1013 = Codex luris
Canonici an. 1917: «matrimonii finis primarius est procreatio atque educatio prolis; secundarius mutuum
adiutorium et remedium concupiscentiae».

3% «A1ar o mopveiag» (Paolo [con Sostene], 1 Cor. 7, 2, vd. 28): 1 Cor. 7, summa dell'etica sessuale paolina,
fu paradossalmente la base per la definizione, e istituzionalizzazione, della superiorita indiscussa della
condizione verginale nei Padri della Chiesa.

357 Paolo [con Sostene], 1 Cor. 7, 1 (e cfr. 32 sgg.).

66


https://www.internetsv.info/Text/CIC1917.pdf
https://www.internetsv.info/Text/CIC1917.pdf

| numerosi trattati, lettere e omelie apologetiche — elitari beninteso — sulla verginita e
sulla vedovanza (quest'ultima trovo, fin dai primordi®®®, una "protezione" fino allora
sconosciuta) della tradizione paleocristiana — che dal 1l/lll secolo vive anche la frattura
drammatica e progressiva tra chierici (6 monaci) e laici — sono essenzialmente finalizzati
alla fuga dall'eredita e dalla condanna di Eva, o in altre parole all'esorcizzazione ed
emarginazione del pericoloso e insondabile mondo muliebre: e diverranno un genere
letterario, sempre rigorosamente maschile e troppo spesso settario e misogino, assai
diffuso anche nell'ltalia del IV/V secolo.

Ci si chiede, in definitiva: perché la donna cristiana, che cogliamo alle origini per vari
aspetti ben piu emancipata di quella pagana (neppure i culti isiaci riuscivano a proporre
un'affermazione della propria personalita, quale a volte si offriva nelle comunita dei primi
secoli), si trovo a (ri)vivere questa perenne minorita e subalternita in una religione e cultura
potenzialmente eversive nei confronti del modus vivendi oligarchico maschile tradizionale
dell'impero romano (anche se, certo, mai fautrici di riforme o equiparazioni giuridiche dei
due sessi)?

A questo quesito, e ai correlati problemi della grave perplessita, se non angoscia /
paura — neppur troppo paradossalmente — del maschio colto paleocristiano (ortodosso,
beninteso: l'analisi puntuale delle "deviazioni", montaniste in particolare, ci porterebbe
troppo lontani, anche per l'ostile e pervicace (dis)informazione patristica al riguardo) di
fronte alla bellezza, corporeita e liberta femminili, cercherd di dare qui di séguito qualche
risposta, se pur sintetica: interrogandomi, altresi, sul ricorrente sforzo pastorale di
esorcizzare e imbrigliare, quando non annullare, qualsivoglia forma di libido, e quindi la
vitalita e la gioia di vivere anche coniugale, per una "superiore" verginita.

2. Ma e opportuna, qui, una digressione di metodo.

Questo intervento critico vuol suscitare di per sé domande e questioni di carattere
storiografico, non teologico e religioso: qui interessa quello che la donna era / viveva e di
lei si pensava, nel vissuto e nel concreto quotidiano, il maschio cristiano dei primi secoli
dell'impero. Le speculazioni e teorizzazioni normative catechetico-pastorali — € ovvio, e lo
si € appena visto — non saranno, né potranno essere assenti dal mio discorso, perché da
esse parte e dipende l'esperienza della societas femminile cittadina (la sola di cui, pur con
difficolta, si puo dire qualcosa).

Il quadro storico, non mi stancherd di ribadirlo, risulta assai negativo e parziale anche
perché le fonti sacre o profane — praticamente tutte in greco fino all'eta degli imperatori
Antonini (e la koiné ellenistica € lingua liturgica e "biblica" almeno per un altro secolo) —
sono sempre state per lo piu disattente, se non estranee, a una prospettiva che non fosse
eminentemente etico-dottrinale e politico-istituzionale, maschile insomma, naturalmente per
lo piu ortodossa.

Anche gli autori cristiani, in effetti, appartengono sostanzialmente al ceto dominante
maschile e, nella fattispecie, all'élite speculativo-culturale e alla gerarchia ecclesiastica: in
essi il tema della donna, se non "vergine" e / o martire, appare solo marginalmente e in
prospettiva apologetica squisitamente virile, diffidente e programmaticamente misogina,
quando non simbolica (come negli Atti degli Apostoli apocrifi mediorientali).

3% Cfr. [Discepolo di] Paolo, 1 Tim. 5, 3 sgg.

67



Clemente, ad Alessandria d'Egitto, alla fine del |l secolo d.C., apparve indubbiamente piu
duttile e moderato dei contemporanei, ispirato anche al neostoicismo di Musonio Rufo (meno di
Seneca) e al razionalismo ellenico, nella rivalutazione di principio dell'etica coniugale paolina:
ma, a Cartagine, il di poco posteriore Tertulliano (che tanto influsso avra su Cipriano e Agostino)
fu convinto e deciso detrattore del femminino nei suoi scritti matrimoniali.

Ambedue sposati — con «... dilectissima mihi in domino conserva» — una compagna
di schiavitu (!) a me carissima nel Signore»3%°, attestava Tertulliano —, salvarono in ogni caso il
matrimonio come istituzione a fini procreativi e compensativi, nel senso paolino gia ricordato,
anche se lo dichiararono inferiore ed escatologicamente effimero360,

Di questa responsabilita religiosa e spirituale quasi tutti gli scrittori sentirono — con
atteggiamenti che oscillarono tra il realismo pastorale e il rigorismo teologico (fino a qualche

enfatizzazione nei movimenti eterodossi) — il peso e l'ossessione, in un mondo tutto
sommato non cosi discriminante o diverso®', ma certo turbato e ostile verso l'insolita
superstitio.

Non solo per le piu rilevanti forme di rifiuto (del culto pubblico all'imperatore, del
servizio militare, dell'impegno socio-politico ...), ma pure per i nuovi modelli societari
('ecclesia, I'assemblea domestica, ...) e comportamentali che i cristiani adottavano, non
ultimo, lo stretto rapporto di comunione tra i credenti, che trascendeva i vincoli di naturale
consanguineita e le distinzioni socio-sessuali. (Dal 30, in effetti, i seguaci di Gesu Cristo si
autodefiniscono a Gerusalemme, poi in ambito giudaico, «dvdpeg adeApol — viri fratres —
fratelli»362).

Se Plinio il Giovane, perd, nel 112 scriveva correttamente all'imperatore Traiano che
la nuova fede attraeva «omnis ordo ... uterque sexus — persone di ogni ceto e di ambedue
i sessi»383, alla fine del regno di Marco Aurelio l'alessandrino Celso, il primo colto apologista
pagano, faceva polemicamente rilevare che venivano attratti e attirati solo stolti e incolti
subalterni, «schiavi, donne, fanciulli»3%, la classica triade negativa di deboli e inferiori
d'aristotelica memoria ...

Donne teologicamente e culturalmente vivaci, capaci di leggere e comprendere le
Scritture, sono conosciute gia dal 1l/Ill secolo3®®, al séguito spesso di asceti e mistici, non

359 Tertulliano, Ad uxor. 1,1, 1.

360 \/d. Tertulliano, Ad uxor. 1, 3, 4: naturalmente per la natura insaziabile dell'amor mulieris (come I'epigono
Girolamo scrivera due secoli dopo nell'’Adv. lovin. 1, 48).

361 Cfr. gia le raccomandazioni da Corinto di Paolo, nel 50/52, 1 Tess. 4, 11-12 («... vivere in pace, occuparvi
delle vostre cose e lavorare con le vostre mani ... e cosi condurre una vita decorosa di fronte agli estranei
...»): e, via via, la dichiarazione di un anonimo filosofo stoico della fine del Il secolo («i cristiani non si
differenziano dagli altri uomini né per un quartiere, né per una lingua, né per un abbigliamento propri»: Lettera
a Diogneto 5, 1 sgg.). Tertulliano, del resto, in eta severiana conferma tenacemente la presenza a pieno diritto
dei cristiani nei commerci e nei luoghi pubblici cartaginesi.

362 Cfr. Luca, Atti degli Apostoli 1, 16.

363 Plinio il Giovane, Epist. 10, 96, 9, dalla Bitinia: vd. le critiche di Tertulliano, Apol. 2, 6): il passo era breve
per imputare al cristianesimo d'essere «velut quaedam libidinum religio» (riportato in Minucio Felice, Oct. 9, 2
sgg.).

364 Secondo la testimonianza raccolta da Origene, Contro Celso 3, 44, cfr. 55 (accusa, in ogni caso, gia
rintuzzata qualche anno prima dal retore e polemista cristiano Taziano, Disc. ai Greci 33, 1 sgg.): la triade
negativa € in Aristotele, Politica 1260A.

385 \/d. Taziano, Disc. ai Greci 33, 2 e 4; Eusebio, Storia eccles. 6, 4, 3 (a proposito di Origene che, visto I'alto
numero delle sue uditrici e discepole ad Alessandria d'Egitto, prese alla lettera Matteo, Vangelo 19, 12, e si
evird agli inizi del lll secolo, per non suscitare «calunnie vergognose»); Ippolito, Comm. a Daniele 1, 22, 3 (eta

68



raramente tuttavia guardate con grave sospetto perché ricordavano le eterodosse e le
"eretiche" (le uniche, in fondo, che cercarono, pur contraddittoriamente, di vivere
l'uguaglianza e liberta delle origini).

Del resto, che la donna fosse célta era mal tollerato gia dalla cultura pagana, in cui ben
poche erano le doctae puellae testimoniate o presenti nell'Urbe [vd. supra, capitolo 4.3]. In
effetti, di voci dirette femminili non €& il caso di parlare per il mondo cristiano(neppure nel
vicino oriente, dove il monachesimo muliebre si era diffuso fin dai primi secoli), salvo esempi
cosi rari ed eclatanti da confermarne I'eccezionalita: in particolare, a Cartagine, la matrona
e martire cristiana Vibia Perpetua3%®, puerpera ventiduenne uccisa nell'anfiteatro (203) per
la sua fede, e ad Alessandria d'Egitto la astronoma, filosofa e martire pagana Ipazia,
massacrata in un tumulto (415) — quando aveva 50/60 anni — da cristiani e monaci fanatici
per la sua zoppnoia (franchezza e liberta di parola).

Le iscrizioni funerarie, che dal lll secolo d.C. in poi ci fanno a volte conoscere in prima
persona il nome di donne impegnate piu 0 meno ufficialmente nella vita della Chiesa, non
ci permettono tuttavia di sapere praticamente nulla delle loro funzioni.

Una cultura cristiana vera e propria, cui pure si deve se non la nascita, certo lo
sviluppo del libro moderno — l'uso di vademecum liturgici portd dal I/l secolo il testo scritto
a diffondersi in dimensioni piu agevoli a forma di libretto —, non esistette, del resto, almeno
per un paio di secoli nell'occidente romano.

Lo conferma anche la praticamente infruttuosa ricerca di aiuti o materiali tra i reperti
archeologici: nell'iconografia dei sarcofagi anzitutto, che dovrebbero raccontare in immagini
e parole la storia del defunto e, invece, non pare abbiano nulla di escatologico ancora per
generazioni e ben difficilmente per lo piu, come le epigrafi, si fanno distinguere dalle coeve
opere pagane.

3. La donna — e sostanzialmente qui parlo di quella integrata, e quindi anche della cristiana
ortodossa, su cui abbiamo una documentazione piu attendibile (sfumata, non sempre
misurabile, la posizione degli gnostici e del teologo egizio Valentino in particolare, che
tesero nel Il secolo all'eliminazione delle differenze) — & ritenuta «perpetua alterita inferiore»
(Peter Brown), che inquieta, per le sue origini e per la sua congenita debolezza, aobéverc.

Il classico giudizio negativo, insieme con l'inquietudine profonda per/ su di essa, era
egualmente assai diffuso e capillarmente distribuito nella societa del tempo, in sostanziale
continuita con I'atteggiamento e il pensiero giudaico®7” ed ellenistico-romano®® e con i

severiana): e, fra le filo-cristiane illustri, la liberta romana Marcia, concubina dell'imperatore Commodo (Cassio
Dione, Storia rom. LXXIl, 4, 7), e la siriaca Giulia Mamea, madre dell'imperatore Alessandro Severo,
interlocutrice attenta di Origene ad Antiochia di Siria nel 220 ca. (Eusebio, Storia eccles. 6, 21, 3-4; Orosio,
Hist. adv. paganos VII, 19, 2) e del vescovo Ippolito, appena ricordato, che le dedicd poco dopo il suo trattato
Sulla risurrezione.

366 \/d. Passio Sanctarum Perpetuae et Felicitatis, del 203 ca.: ma & sintomatico che Girolamo (Epist. 53, 7,
3) sconsigliasse e il Decretum Gelasii, cap. 5 (fine del V / inizi del VI secolo), condannasse il centone biblico
/ virgiliano della poetessa cristiana Proba (Roma, 362 ca.), benché fosse molto letto, perché scritto da una
donna ...

367 |n eta post-esilica la donna ¢ valutata, pill 0 meno, meta rispetto all'uomo: vd. Levitico 27, 3 sgg.

368 Ad esempio, come si & gia detto nel capitolo 4.7, ai primi del |l secolo alle bambine libere di nascita e povere
di Veleia toccava una quota di sostentamento inferiore di 1/4 rispetto ai maschi.

69



luoghi comuni del piu vieto maschilismo classico: come in queste esemplari citazioni dalle
tragedie euripidee fatte sue da Clemente Alessandrino — salvo un prudenziale zwg (in certo
qual modo ...) — intorno al 20036°:

«E forse non a torto efficacemente scrive Euripide: "qualsiasi moglie € peggiore del
marito, anche se il peggiore degli uomini ha sposato una donna di grande
reputazione”; e pure: "ogni donna, per quanto saggia, e purtuttavia schiava dell'uomo:
quella poi che non e saggia, sopravanza il compagno in stoltezza"».

Tipico esempio di permanenza di valutazioni e pregiudizi classici a secoli di distanza (sei!),
esso appare tanto piu singolare perché ribadisce in ambiente egizio-cristiano che una
moglie — il vertice, nel mondo mediterraneo, della promozione sociale femminile — &€ ancor
meno affidabile e controllabile, forse per una sua qualche autonomia casalinga, forse per la
sessualita che inevitabilmente esprime (deve esprimere!) nella vita coniugale, forse perché
e l'erede di Eva (e solo l'ultima considerazione ci permette di distinguere, su questo piano,
il responsabile della scuola catechetica di Alessandria d'Egitto da un Musonio Rufo o da un
Plutarco ...).

In ogni caso, la donna — mutazione degenerativa dell'umano gia nell'antropologia
aristotelica — €& figura congenitamente e intrinsecamente debole nell'intelletto e nella
peculiare sua realta corporea: «come vasi piu fragili»3’° le sposate devono essere trattate
con riguardo («xaza yvaoiv3'1) dai mariti.

Sono fisicamente immature e delicate in natura, € il Leitmotiv universale del mondo
mediterraneo: non a torto tutto sommato, specie al momento del matrimonio,
tradizionalmente precoce — fin dai 12/14 anni, spesso a fronte dei 25/30 anni del maschio —
anche in ambito paleocristiano (e, neppur troppo paradossalmente, definito una vera e
propria brutale deflorazione iniziatica ...).

La nobile e santa vergine Eufrasia, prima di rinchiudersi in un grande monastero
egizio, alla fine del IV secolo, era stata fidanzata dal suo clan gentilizio costantinopolitano a
sette anni; la promessa sposa — milanese? — di Agostino non aveva ancora dodici anni;
I'aristocratica romana Melania senior, vedova a ventidue anni (362 ca.), aveva avuto
numerosi aborti e tre figli, di cui due gia morti3’?; ...

La donna, del resto, anche nell'immaginario collettivo maschile paleocristiano risulta
notoriamente incapace di controllo su di sé: e sue caratteristiche sono I'atavica
inadeguatezza nel dominarsi, impotentia, che si accompagna alla debolezza, infirmitas, e
alla leggerezza, levitas animi.

369 Clemente Alessandrino, Stromata 4, 63, 2-3: ed Euripide, Edipo, fr. 546, 545 Nauck?2.

370 Cosi, alla lettera, il testo greco di Pietro, 71 Lett. 3, 7. Ma la debolezza fisica femminile & un topos della
speculazione ellenica (vd. anzitutto Aristotele, Politica 1254B); romana, pagana (vd. Tacito, Ann. 15, 57, a
proposito della liberta Epicari, suicidatasi nel 65 per sfuggire alla repressione neroniana) e cristiana (vd.
Origene, Omelie su Giosue 9, 9; Lattanzio, Div. inst. 5, 13; Girolamo, Epist. 108, 14, 3, a proposito della nobile
e amica asceta romana Paola; Agostino, Enarr. in Ps. 120, 13, a proposito di Crispina, martire a Tebessa
durante la persecuzione dioclezianea del 304); medievale (anche nella "femminista" Rosvita) ...

371 Pietro, 1 Lett. 3, 7.

372\/d., rispettivamente, Vita S. Eupraxiae 2 sgg.; Agostino, Conf. VI, 13; Paolino di Nola, Epist. 29, 8. 12 anni,
in ogni caso, erano eta legale (vd. Pomponio, in D. 23, 2, 4: e Tertulliano, De virg. vel. 11, 8): 13 in Italia e 16
in Africa parrebbero — da recenti disamine statistico-epigrafiche — quelli usuali.

70



Materia inerte — «mulier ... a mollitie» ripeteva con gli eruditi latini Isidoro, vescovo
di Siviglia, ancora ai primi del VII secolo3® — da Aristotele in poi, & considerata
generalmente estranea alla vita civile, da cui di fatto, prima ancora che di diritto, &€ per lo piu
esclusa.

L'affermazione e la convinzione dell'impulsivita, instabilita e sostanziale inaffidabilita
sociale della donna saranno, del resto, una pesante eredita per il mondo occidentale, anche
grazie all'autorevole avallo normativo del diritto romano374.

Alla donna tocca il "privato", mentre all'uomo, che & spirito e forma, & riservato il
"pubblico", che & maschile di per sé3°%: il contrario sarebbe stato un'impensabile e
scandalosa inversione dei ruoli, ribadisce fermamente Lattanzio3®’®. Affermazione di totale e
inesorabile inferiorita / dipendenza dall'uomo condivisa nel | secolo d.C. dagli ebrei — di lingua
aramaica o ellenica che siano®’’ —, dai pagani greco-romani (come ho gia mostrato) e dai
cristiani, ortodossi o eterodossi (qualche significativa, quanto ristretta (ri)valutazione si ha solo
in gruppi gnostici, e poi montanisti, del I/l secolo d.C.).

Anche per gli "integrati”, non diversamente dai contemporanei (con la vistosa eccezione
dei montanisti asiatici), la donna, tanto piu se matrona o di una certa condizione sociale, deve
restare indiscriminatamente soggetta — per motivi "storici" e "naturali"3*’® — all'uomo, al pater
familias e / o al marito: «come se fossero schiave di casa [ancillae]»3"°, disse Monica, madre di
Agostino, per placare le coetanee furenti coi rispettivi coniugi.

Dal II/lll secolo, poi, comparira la figura del sacerdote e dell'asceta (per le orientali,
nel IV secolo, quella del monaco e dello stilita, cui ci si rivolgeva anche per problemi pratici)
e, per le vergini, quella del direttore spirituale3®: personaggi maschili di grande influenza e
autorita, che potevano addirittura opporsi e contravvenire all'ordine sociale costituito e —
come Agostino con le fedeli di Ippona®! — spingere alla ribellione le donne in caso di
adulterio del consorte ...

373 |sidoro, Etymol. 11, 2, 18: la valenza di per sé negativa del termine mulier & efficacemente illustrata da
Ambrogio, Expos. in Luc. 10, 161 (e lo sprezzante epiteto di mulierculae, non a caso, & attribuito alle "eretiche"
da Girolamo, Epist. 133, 4).

374 Che riassume, topicamente, il mos maiorum romano: «feminae ab omnibus officiis civilibus vel publicis
remotae sunt — alle donne sono preclusi ogni attivita o affare pubblico» ricordera Ulpiano in eta severiana (in
D. 50, 17, 2: e vd. l'ultimativo 3, 1, 1, 5). Anche in questo senso, tutto sommato, se pur con peculiari
motivazioni, si inizid a escludere le donne — specialmente a partire dal IV secolo — da funzioni diaconali e
"presbiterali”.

375 \/d. Aristotele, Politica 1260A (e Ps. Aristotele, Storia anim. 9, 608A-B [lll secolo d.C.?]): in Gener. anim.
728A sgg. la celebre definizione della donna come «maschio sterile», che tanto influsso ebbe anche sulla
speculazione cristiana (vd. fra tutti il medievale «mas occasionatus — maschio mancato» di Alberto Magno,
De animal. 1, 250 e Tommaso d'Aquino, Summa theol. |, q. 92, a. 1).

376 \/d. Lattanzio, Div. inst. 3, 22,1 0.

377.\/d., rispettivamente, rabbi Meir, in Talmud B, Berekot 7, 18, e Flavio Giuseppe, Contro Apione 2, 24, 201
e Ant. giud. 4, 219.

378 \Vd. Clemente Alessandrino, Stromata 4, 123, 2; Tertulliano, De cultu fem. 13, 7 e De virg. vel. 10, 1: e le
piu articolate e tarde dimostrazioni di Giovanni Crisostomo, Su Genesi / cap. 1, Omelia 8, 8, 3-4; Agostino,
Serm. 132, 2; 332, 4; 392, 4 sgg.; ecc. La gpilavdpic, I'amore per il marito consigliato alle mogli (Clemente
Alessandrino, Pedag. 3, 57, 3), &€ presente anche nelle iscrizioni.

379 Agostino, Conf. IX, 9.

380 Come espressamente richiede, ad esempio, Gregorio Nazianzeno, Carmi /2, 2, 346 sgg., e Il/2, 6, 12 sgg.,
in eta teodosiana.

381 Agostino, Serm. 392, 4 sgg.

71



L'ideale femminile, in definitiva, se di ideale si pud parlare, resta pur sempre lo
stereotipo classico del gia citato Economico di Senofonte della coniugata, procreatrice
fertile, allevatrice dei figli, casalinga progressivamente asessuata, in ogni caso senza
pretese, collaboratrice domestica autosufficiente e autarchica3®?, con un ruolo quindi ben
circoscritto alle cure famigliari e «a tutte le altre mansioni che, per un uomo, non & decoroso
né agevole fare»383 scriveva nella seconda meta del IV secolo il vescovo e teologo Giovanni
Crisostomo.

Una donna, inoltre, sempre disponibile alle funzioni di assistenza e cura psicologico-
infermieristiche, che le mutate condizioni sociali e magari la notevole differenza di eta
potevano richiedere. «Confortare il marito che rientra agitato, pacificarlo, liberare la sua
mente dalle preoccupazioni inutili e dai fastidi»®4, ma «soprattutto gli acciacchi e le malattie
mostrano quanto sia indispensabile il matrimonio»38° scrive opportunisticamente Clemente
Alessandrino.

Una donna, una moglie, in effetti, deve essere sottomessa e invisibile, attenta a non
invertire mai i ruoli, nel senso piu largo del termine: come & ben sintetizzato in un'iscrizione
catacombale urbana — IV secolo — di un‘anonima ed esemplare moglie [?] cristiana, che si
era definitivamente portata dietro «fides / castitas / veritas / pudicitia / integritas — fedelta
(al patto nuziale e al marito), riservatezza, sincerita, riserbo, probita, integrita»3.

Tesa anzi, pit 0 meno consapevolmente, a perpetuare questa dipendenza e
subalternita al maschio, essa insegnera a sua volta alle figlie

«a essere misurate, ad amare i coniugi, a nutrire i figli, a essere caste e riservate,
attente all'economia domestica, caritatevoli, sottoposte allo sposo, aperte all'ospitalita
... Impegnate in tutti i compiti femminili tradizionali»38" .

Ciononostante, anche se «la donna € ... compartecipe con lI'uomo della mensa, del letto e
della procreazione dei figli», scrive nel tardo IV secolo Giovanni Crisostomo38, per tutto il
resto — lavoro, discussioni, compagnia, ofium, ecc. — € di norma meglio un altro maschio,
gli amici3®® ...

Appartata, invisibile e schiva, non le sarebbe infatti consentito pronunziarsi in pubblico
(poco anche in privato), né tantomeno deve far parlare di sé, come nel fortunato e abusato
adagio pericleo «la donna migliore & quella di cui meno si chiacchiera ...»%%: |'ansia e
l'inquietudine senza tempo dellluomo mediterraneo di fronte al "disordine" esistenziale, sociale
e religioso portato da una donna — potenzialmente — autonoma e / o realizzata, che avrebbe
potuto mettere in discussione la sicurezza anche economica della famiglia, si misura vivissima
ancora nella cultura e nella pastorale cristiane.

382\/d. — su Proverbi 31, 13 sgg. — Clemente Alessandrino, Pedag. 3, 58, 1 € 66, 2; 67, 1 sgg., ecc.; Tertulliano,
De cultu fem. 2, 13, 7 e De exhort. cast. 12, 1: piu tardi, Giovanni Crisostomo, Elogio di Massimo 4.

383 Giovanni Crisostomo, Elogio di Massimo 4.

384 Giovanni Crisostomo, Su Vangelo Giovanni, Omelia 61, 3.

385 Clemente Alessandrino, Stromata 2, 140, 2; cfr. 3, 82, 3 e 4, 125, 3.

386 \/d. ICVR? 18321 = Epigraphic Database Bari 28451 [EDB Show Epigraph (uniba.it)].

387 \d. Origene, Comm. Lett. Rom. 10, 20.

388 Giovanni Crisostomo, Su Vangelo Giovanni, Omelia 61, 3.

389 | o dichiara apertamente ancora Agostino, De Gen. ad litt. 9, 5 sgg.

390 \/d. Tucidide, Storia 2, 45, 2: confutato, pero, da Plutarco, Virtt delle donne, pref. = Moralia 242E.

72


https://www.edb.uniba.it/epigraph/28451

Ed é sintomatico di una preoccupazione reale, di uno stereotipo classico poi
largamente diffuso anche nel mondo cristiano — si ricordino, ex. gr., il sofocleo «ben s'addice
a una donna il silenzio» o il plautino «& sempre meglio una donna che sta zitta di una che
parla»3®! — che il silenzio femminile divenga nella comunita cristiana una imposizione coatta
e durevole: intima nel 55/56 Paolo, con Sostene, «... le donne nelle assemblee tacciano
perché non & loro permesso parlare ...»3% seguito senza remore dalle gerarchie
ecclesiastiche per quasi due millenni3® ...

Essenzialmente, parrebbe, per motivi anzitutto pratici (I'ordine e compostezza
muliebri richiesti in assemblea) e pure teologici (affondanti nella rigida, non ancora superata
— nonostante Gesu Cristo —, esclusione rabbinica del femminino dalla vita religiosa e
culturale attiva): ma fors'anche, se non principalmente, per una sorta di atavica paura di
quanto avrebbe potuto essere enunciato nella comunita da una donna. E inconfutabile, in
ogni caso, che le donne sono sempre state per lo piu escluse dalle istituzioni religiose o
laiche in tutte le culture.

La donna, infatti, ritenuta pur sempre intellettualmente inadeguata e inferiore,
paradossalmente forse proprio per questo sarebbe potuta risultare una pericolosa
contestatrice «quando avra raggiunto la capacita di parlare liberamente»3%, segnala un po'
acrimoniosamente Giovanni Crisostomo ai mariti: definita per lo piu, del resto, improbis
moribus nel mondo pagano, ribelle ed eretica nel mondo paleocristiano, strega in quello
moderno ...

E, insomma, il timore delle chiacchiere "profane" e delle inutili diatribe che spinse
I'apostolo Paolo — negli ultimi tempi della sua vita nell'Urbe — a raccomandarsi a tutti su
Cio3%.

Anche sul piano della promozione teologico-religiosa personale, non v'é dubbio, le autorita
ecclesiastiche e gli intellettuali — alla luce di una pedagogia e catechesi estremamente
tradizionali e prudenti — preferivano ribadire la fondamentale e ineliminabile funzione di
controllo dell'uomo, del marito, cui solo spettava, per naturale superiorita e per diritto, la
responsabilita del sapere femminile3%.

Agli inizi del Ill secolo & forse solo Clemente Alessandrino®¥’, nella sua larga visione
della funzione educativa della «filosofia», a spingere le donne a dedicarvisi: «anche sey,

391 Vd. Sofocle, Aiace 293 e Plauto, Rudens 1114.

392 Pgolo [con Sostene], 7 Cor. 14, 34, vd. 35: per alcuni esegeti interpolazione legata alla comunita siro-
palestinese.

393 Cfr., ex. gr., Decretum Gratiani (1120/1139 ca.), in Corpus luris Canonici, |, ed. E. Friedberg, Leipzig 1879
= Graz 1959 = www.columbia.edu/cu/lweb/digital/collections/cul/texts/Idpd_6029936 _001/index.html, dist.
XXIIl, c. XIX (= geschichte.digitale-sammlungen.de/decretum-gratiani/kapitel/dc_chapter_0_225): «Mulier,
quamvis docta et sancta, viros in conventu docere non praesumat»; R. Merry del Val, segretario di stato di
Pio X, Lettera circolare [al clero italiano], "Civilta cattolica", 55 (1904), p. 379 (=
books.google.it/books?id=HHcRAAAAYAAJ&pg=PA379&Ipg=PA379&dq=non+si+conceda+mai+la+parola&
source=bl&ots=y70lgcc3h0&sig=yfdYtKFpzh_nBI89TRKqY1hkhZ4&hl=it&sa=X&ei=vdXhVI7314fxaK3TgaAE
&ved=0CC8Q6AEwWAw#Hv=0nepage&q=non%20si%20conceda%20mai%20la%20parola&f=false). «Non si
conceda mai la parola alle Signore, benché rispettabili e pie».

394 Giovanni Crisostomo, Su Lett. Efes. / cap. 5, Omelia 20, 8.

395 Cfr. [Discepolo di] Paolo, 2 Tim. 2, 14 sgg.

3% V/d. Paolo [con Sostene], 7 Cor. 14, 35: «Se vogliono imparare qualche cosa, interroghino a casa i loro
mariti, perché & sconveniente per una donna parlare in assembleay.

397 Clemente Alessandrino, Stromata 4, 62, 4, cfr. 63, 1.

73



deve ammettere secondo un topos di lunga durata, «gli uomini, essendo superiori,
conseguono in tutti i campi piu eccellenti risultati».

In ogni caso, si scrive ancora nell'entourage di Paolo3%, escludendo di fatto la donna
dal culto e dalla liturgia cristiana, «non permetto alla donna di insegnare né di dominare
sull'uomo» (cosi come Tommaso d'Aquino ribadira in eta medievale anche per la madre del
Cristo ...), con conseguenze strutturali gravissime pure nella societa civile, misurabili fin
quasi a oggi.

Siamo fermi alla sempiterna valutazione ippocratica e aristotelica [— supra, capitolo
4] della donna come essere debole, freddo, opaco, passivo (in controluce al maschio forte,
caldo, intelligente, vitale3%) o, insomma, si & gia visto, sensus — corpo — materia a fronte
di mens — anima — spirito*°%: una eterna "minorenne", sempre bisognosa — o alla ricerca
... — di un tutor per l'imbecillitas e infirmitas sexus.

«Gli antichi, infatti, pretesero che le donne, anche se "maggiorenni" [perfectae
aetatis], fossero sotto tutela per la loro leggerezza [animi levitas]»*°": le vergini Vestali, che
godono a Roma di privilegi maschili (disporre liberamente dei beni, del testamento, ecc.),
escluse ...

La supremazia maschile, possibilmente non violenta, & necessaria e fondamentale per la
"crescita" della consorte, scrivera ancora Giovanni Crisostomo, fedele tutto sommato a una
larga tradizione ellenica: «il marito ... la indirizzi come farebbe con un essere meno
intelligente»4%?, perché «la sua mente & molto puerile»4%3 ...e «nessuna colpa sia tanto
grave da indursi a picchiare la moglie»*%4.

Sconsigliabile, quindi, se non impensabile, il matrimonio con una donna piu ricca, la
quale «trascina (il marito) in una condizione di subalternita che invece spetta a lei e lei
stessa diviene capo e testa della famiglia»4®, o con una donna abbastanza agiata da voler
gestire «senza il consenso» del coniuge il suo patrimonio ovvero, addirittura, da poter
ripudiare (contro il parere del clero!) un compagno inadatto*°6.

3% [Discepolo di] Paolo, 7 Tim. 2, 12 (64/66): e verra ribadito in seguito anche da chi & favorevole al ministero
femminile, ad esempio nella Siria della seconda meta del Ill secolo (Didasc. apost. 3, 12) e nella Gallia della
fine del V secolo (Gennadio [?], Statut. eccles. ant. 12 e 99).

399 Ritroviamo il concetto aristotelico di passivita / attivita in Clemente Alessandrino, Pedag. 3, 19, 1-2: e, in
diverse accezioni, anche in Filone, Origene, ...

400 Sulla linea di Filone (Creaz. mondo 165) e di Giovanni Crisostomo (Su Genesi, Omelia 4, 4), cfr. Ambrogio,
De Parad. 2, 271; 3, 272; ecc.

401Vd. Gaio, Inst. 1, 144 sgg. (sulla base delle leggi delle X/I Tavole): in CTh. 9, 24, 1, si legge una dura presa
di posizione dell'imperatore Costantino | il Grande, nel 326, a fronte dell'asserita insipienza e leggerezza
femminili.

402 Gjovanni Crisostomo, Su Lett. 1 Cor., Omelia 26, 7.

403 Giovanni Crisostomo, Su Lett. Efes. / cap. 5, Omelia 20,7 e 9.

404 Cfr., in particolare, Giovanni Crisostomo, Su Lett. Efes. / cap. 5, Omelia 20, 5 sgg.: sulla progressiva
modellazione «come cera» della moglie da parte del marito, che & quasi un topos mediterraneo (vd. Plutarco,
Precetti coniugali 48 = Moralia 145E), ibid. 20, 7-8 e Id., Su Vangelo Matteo, Omelia 30, 5.

405 Giovanni Crisostomo, Sulla verginita 53 (con riecheggiamento di noti versi di Marziale, Epigr. VIII 12, 3-4,
cfr. 10, 69): ed Esortaz. a Teodoro 2, 5. Ma, a quel che sappiamo dalle fonti, questo fatto — ritenuto altrimenti
fortunato dall'uomo — non era cosi entusiasticamente gradito alla matrona cristiana del 1l/1ll secolo che, nel
timore di (dis)perdere il patrimonio (Tertulliano, Ad uxor. 2, 8, 4 sgg.), preferiva legarsi non legalmente (in
concubinato: vd. Ippolito, Confut. 9, 12, 24).

408 || primo aspetto decisamente rimproverera a Ecdicia Agostino (Epist. 262): il secondo, che coinvolse Aurelia
Attiena di Ossirinco, nel IV/V secolo, in P. Oxy. 3581.

74



Appare evidente, in definitiva, che — nonostante alcune dichiarazioni di principio
pagano-cristiane sulla parita morale e spirituale dei due sessi (da Musonio Rufo, a Plutarco,
al pur benevolo Clemente Alessandrino) — la debolezza femminile qui pud essere, viene
riscattata solo dall'intervento di Dio.

O meglio, anticipando quanto verra detto piu avanti, le differenze si annullano e si
superano solo e soltanto nella condizione verginale e / o nell'accettazione del martirio: ma
come dato eccezionale, che conferma la posizione naturalmente e intrinsecamente debole
e inferiore della donna di tutti i giorni a fronte della "potenza" a-normale della donna virilis,
che risulta «perfetta» in quanto — come scrisse, con qualche perplessita, Clemente
Alessandrino — rinunciando «alla natura femminile, e divenendo "virile", ... si trasforma forse
in uomo»407.

In ogni caso, &€ bene notare, esistera sempre e comunque una sorta di minorita e
tangibilita delle fanciulle e donne dei ceti subalterni, plebei e libertino-schiavili, non
diversamente che nella societa pagana sottoposte a continui soprusi, violenze e stupri (di
cui sono, oltretutto, solitamente considerate colpevoli) e spesso coinvolte in attivita
lavorative e ludiche sordidae e degradanti, che le rendevano di fatto impotenti verso le
pretese e le prepotenze sessuali anche del maschio cristiano, povero o benestante che
fosse: come il nipote del poeta latino Ausonio che, a meta del V secolo, si "limitava" a
rapporti ancillari*®®, per servare pudorem ...

Giovanni Crisostomo deve amaramente annotare che anche i suoi Antiocheni
dell'ultimo decennio del IV secolo sembravano convinti che le non garantite — nella
fattispecie, le ballerine acquatiche — non meritassero alcun rispetto per la loro nudita
esposta, né avessero diritto al proprio corpo®®, come le martiri nell'arena, quasi fossero res
nullius.

4. Naturalmente, al corpo, o meglio alla sua pur sempre inquietante, a volte minacciosa,
bellezza — «quando non si accompagna alle virtu dell'anima ... € piena di arroganza e
sfrontatezza, induce alla gelosia e spesso ti fa sospettare azioni immorali»*'® scriveva
Giovanni Crisostomo, non dimentico della lezione "salomonica" («un anello d'oro al naso di
un maiale, tale & la donna bella ma senza cervello»*'') —, & collegata la nudita: ed essa
veniva in ogni caso duramente riprovata e stigmatizzata dagli Apologisti e dai Padri della
Chiesa*'?.

L'essere nudi, in generale, fu sempre e universalmente disapprovato, quando non
ufficialmente proibito, in tutta I'antichita, salvo che in ristrette comunita e per certe eta (le
ragazze spartane, ad esempio, che ballavano e cantavano praticamente spogliate, come i
loro coetanei): ma erano eccezioni, specie nella societa femminile appartenente ai ceti
dominanti, fors'anche ai ceti emergenti.

407 Clemente Alessandrino, Stromata 6, 100, 3: vd. la quasi contemporanea constatazione — onirica — di Vibia
Perpetua «et facta sum masculus» (Passio Perp. 10, 7).

408 «Contentus domus inlecebris famulantibus uti ...»: Paolino di Pella, Euchar. 166, cfr. 159 sgg.

409 Giovanni Crisostomo, Su Vangelo Matteo, Omelia 6, 8: e Su Lett. 1 Cor., Omelia 12, 1.

410 Giovanni Crisostomo, Elogio di Massimo 5 e Su Lett. Efes. / cap. 5, Omelia 20, 2.

411 ]l libro dei proverbi 11, 22 (X-VIl secolo a.C.).

412 Da Tertulliano, De cultu fem. 2, 2, 5 sgg., a Giovanni Crisostomo (vd. supra): ma cfr. Clemente
Alessandrino, Pedag. 3, 2, 11; Ps. Clemente Romano, 2 Lett. "ad Virgines" 13.

75



La visione e, penalmente, l'esposizione coatta (si pensi alle martiri nell'arena) di una
donna nuda in pubblico costituiscono — sul piano personale e civile — I'acme del disonore e
della violazione della pudicitia per una vergine o per una donna del Mediterraneo antico
(come ci conferma ampiamente, del resto, gia per il mondo pagano Plutarco*'3, nel Il secolo
d.C.).

Tanto piu rigida la posizione della societa romana dominante, che — per il ceto
senatorio / equestre — richiedeva alla matrona di essere sempre coperta in societa, perché
nudita & sinonimo di eversione e di inferioritd sociale: e non a caso, nel 415 d.C., ad
Alessandria d'Egitto, vennero strappate le vesti dai suoi fanatici assassini cristiani alla
filosofa neoplatonica e martire pagana lpazia, prima di massacrarla, farla a pezzi e
bruciarla*'.

E il comportamento variamente atteggiato, ma sempre rigorosamente fedele al mos
maiorum e alla sua femminilita, della giovane matrona e martire africana Vibia Perpetua
che, nel 203, durante il supplizio nell'anfiteatro di Cartagine, cercdo con grande
determinazione di mantenere il decus che le competeva, coprendosi le gambe e legandosi
i capelli sciolti con un fermaglio*®.

Lo avevano fatto e lo fecero in séguito anche le altre martiri, ma con motivazioni per
cosi dire paoline [vd. supra]: il loro corpo, come scrisse nella seconda meta del IV secolo
papa Damaso per la dodicenne vergine e martire romana Agnese*'®, era «Domini
templumy.

Le subalterne — plebee, liberte, schiave — operavano e lavoravano in pubblico spesso
seminude, con la tunica abbassata e stretta in vita, specialmente nei latifondi, quasi come le
prostitute di basso rango (quelle di conto e le cortigiane, invece, si coprivano, se pure con vesti
trasparenti).

In effetti, il seno — garanzia di nutrimento e di vita per il procreando / procreato (solo in
eta imperiale divenne, elitariamente, segno distintivo di bellezza e giovinezza, suscitando pero
le critiche dei moralisti*'’) — doveva restare, more solito, coperto dalla fascia pettorale
(mamillare), anche quando avvenivano incontri erotici di tipo tradizionale*'®: gli affreschi e i
mosaici delle villae campane e africane e i bassorilievi dei sarcofagi parrebbero confermare
l'eccezionalita del contrario ...

La societa ebraica, e con lei quella cristiana, era ancora piu rigorosa: il peccato di orgoglio,
il tradimento dei progenitori, si caratterizzano anzitutto con la "scoperta" della nudita dei
corpi — vergognosa e reciproca — e della dimensione / differenza sessuale, non piu innocenti:
"scoprire" una donna altrui sul piano genitale o spiarla nuda significa possederla contro il VI
comandamento (che tuttavia dice ben altro*'®) o desiderarla contro il IX ...

413 Plutarco, Virtu delle donne 11 = Moralia 249B-C.

414 Cfr. Socrate Scolastico, Storia Ecclesiast. VII, 15.

415 \/d. Passio Perp. 20, 4 sgg.

416 Nell'elogium filocaliano tuttora esistente nella basilica di S. Agnese a Roma (Damaso, Epigramm. 37
Ferrua): Agnese, secondo la tradizione agiografica, aveva difeso la sua nudita da occhi profani coprendosi
con i capelli.

417 Cfr. Favorino, in Aulo Gellio, Noct. Att. 12,1, 7.

418 || problema non pare si ponesse per donne d'infimo ordine e prostitute: vd. i notissimi versi di Properzio,
Eleg. 4, 8, 47 e Giovenale, Sat. 6, 122 sgg.

419 Nella versione greco-ellenistica della Settanta e nella versione latina di Girolamo « o0 poiyeboeic — non
moechaberis — non commetterai adulterio»: cosi anche in Matteo, Vangelo 5, 27; 19, 18. Poi, per motivazioni

76



Gli Apologisti prima, i Padri della Chiesa poi, coinvolgono tuttavia, e infaustamente
penalizzano, tutto il corpo — la carne e il sangue*?® — nel suo insieme, con uno stupefacente
dettaglio, dovuto indubbiamente, verrebbe da credere, anche alla condizione coniugata di
alcuni di loro (Clemente Alessandrino*?!, Tertulliano*??, ...), che fa pero pili volte pensare
alla casistica repressiva dei confessionali post-tridentini.

| cristiani in effetti, specie dopo il Il secolo, furono ben diversamente disposti verso il
corpo, a confronto di una certa benevola tolleranza dei pagani d'élite: e quindi non presero
in considerazione solo i capelli (come gli ebrei e i Romani), le parti genitali (o pudenda, alla
latina: ebrei, Greci e Romani) o, piu genericamente e quali simboli di pudicitia matronale, le
gambe (si ricordi il celebre episodio di Fortunata*?®, moglie di Trimalchione, durante la cena
data dal marito) o i seni (si & gia detto).

Si arrivd, cosi, a forme paradossali, quando non paranoiche, di rifiuto e
annientamento del proprio e altrui corpo: se, notoriamente e ragionevolmente, si utilizzano
ancora nel lll secolo le diaconesse perché venga tutelato il pudore femminile durante il
battesimo nell'acqua e durante le malattie*?* (e per l'ispezione manuale delle fanciulle,
qualora se ne voglia accertare — per conto del futuro marito — l'integrita dell'imene*? ...),
altrettanto diffuse e massicce sono le diatribe contro le terme promiscue (la loro divisione
fu una lunga battaglia combattuta dai cristiani fin dalle origini) e le polemiche contro i bagni
pubblici e domestici.

Questi luoghi, ritenuti notoriamente di sollecitazione dei desideri "carnali" e della
concupiscenza*?® — in cui non era inusuale che anche una matrona si mostrasse in privato
nuda ai giovani schiavi / liberti che I'accudivano, senza alcuna remora perché di fronte a
subalterni*?” —, avrebbero dovuto essere rifuggiti da una donna cristiana.

La vergine adulta «deve aver vergogna [erubescere — arrossire] di sé stessa e non
puo vedersi nuda» al bagno, scriveva con decisione Girolamo nella sua lettera pedagogica
a Leta, nuora della patrizia romana Paola, la sua fedele compagna che aveva fatto uso
dell'acqua per lavarsi esclusivamente per uso terapeutico*?® ...

moralistico-catechetiche, venne impropriamente "restituito" in ambiti cristiani istituzionalmente celibatarii,
monastici e curiali, con «non fornicare» (vd. Catechismo "Maggiore" di papa Pio X [1905) o, peggio!, con
l'attuale «non commettere atti impuri» (vd. Catechismo della Conferenza Episcopale Italiana per la vita
cristiana [1995]). E vd. infra, capitolo 6.3.

420 \/d. Origene, Tratt. sui principi, pref. 5, 111 e Agostino, Enarr. in Ps. 140, 16: ma anche, se non soprattutto,
il cuore (Origene cit. 3, 2, 4, 292). Queste idee, in ogni caso, circolavano pure in circoli intellettuali pagani (Jvd.
cosi Porfirio, Vita di Plotino 22).

421 Cfr. Pedag. 2, 114, 1 sgg. e 117, 1 sgg.

422\/d. Tertulliano, De cultu feminarum e, ormai montanista, De virginibus velandis.

423 Cfr. Petronio, Satyr. 67: ma anche la martire Vibia Perpetua, in ben altro contesto, ha le medesime
preoccupazioni (Passio Perp. 19, 4).

424 \/d. Didasc. apost. 3, 12, 2 sgg.

425 Cfr. Epifanio, Panarion 79, 3, 6 sgg. (fine del V secolo): analogo esame sarebbe stato effettuato su Maria,
post partum, secondo il Protovangelo apocrifo di Giacomo 19, 3-20, 1 (Il secolo).

426 \/d. Clemente Alessandrino, Pedag. 3,5; Cipriano, De hab. virg. 19.

427 \/d., per Antiochia di Siria, il quadro preoccupato di Giovanni Crisostomo (Su Lett. Ebrei, Omelia 28,6 e
Sulla vana gloria e sull'educazione dei figli 60): ma & ben testimoniato il disagio di schiavi e liberti cristiani di
fronte alla disinibita nudita delle dominae / patronae, anche cristiane (vd. I'eloquente testimonianza urbana,
dei primi decenni del Il secolo, di Erma, Il Pastore, visione |, 1, 2 sgg.).

428 Per Leta vd. Girolamo, Epist. 107 ("come educare la figlia"), 11; per Paola, ibid. 108, 25. Su questa linea
anche Agostino, Ad serv. Dei 4, 5 sgg.

77



In ogni caso, ed € rimasta tradizione costante fino a tempi recenti, una monaca si
sarebbe dovuta immergere in acqua ben coperta, magari da un ampio lenzuolo nero come
Olimpia di Nicomedia*?°.

Ma la storia ascetica — e non solo! — di questi secoli € ricca di esempi, quasi aberranti se
non fossero contestualizzati, al limite dell'annullamento eroico integralista e semi-maniacale
di sé: basti pensare a Gorgonia che, secondo la testimonianza del fratello Gregorio
Nazianzeno*3°, non volle essere visitata, dopo un brutto incidente stradale, da alcun medico
(il che, di per sé, sarebbe stato del resto un fatto eccezionale, vista la rigorosa censura della
tradizione e della scienza ufficiale al riguardo). Le deboli «membra Christo dicata»*®' in
effetti, pur di per sé destinate al regno dei cieli — specialmente, ma non esclusivamente, se
vergini —, sono sottoposte alle lusinghe del diavolo*®2.

Ma esse stesse — come «un pantano infido e melmoso», scrisse Ambrogio*3?,
caricando tutta I'immagine di una duplice, negativa valenza sessuale (il coito, che ne &
causa e destino) — risultano fonte perenne di tentazione, di seduzione e di concupiscenza,
che sono prettamente, se non esclusivamente femminili“34, si & visto: devono quindi essere
dominate, domate e, se del caso, punite, proprio come si fa con una moglie, osservera
Agostino*®,

5. Appunto per cio, fin dall'infanzia, la pedagogia e I'escatologia cristiane — tese a formare, se
pur non esclusivamente, l'unica figura che, tutto sommato, contasse realmente per i cristiani colti
e asceti, la virgo — richiedevano alla donna una spiritualita e una prassi adeguata, affinché, come
scrive Girolamo, «l'abbigliamento stesso e il vestito indichino a chi & stata promessa»: e quindi
a una fanciulla

«non far bucare le orecchie, non permettere che si trucchi il viso con biacca e rossetto,
non appesantire il collo con collane di perle e d'oro, non adornare la testa di gioielli,
non tingere i capelli di rosso: equivarrebbe a spingerla verso il fuoco della Geenna»*3®.

In fondo, se ogni forma di nudita porta inevitabilmente alla seduzione, pure i suoi apparenti
contrari — l'ornatus (la cura dei capelli, il maquillage, ecc.) e il cultus (I'abbigliamento
femminile con i suoi accessori e i gioielli) — possono risultare, diventano spesso diabolici: lo
denuncia a chiare lettere Tertulliano nel suo trattato sull'eleganza femminile — De cultu
feminarum (ca. 205/206 - ca. 196/197) — a proposito dell'indecenza delle cure di bellezza
femminili*®” e della «stupidita»*3® delle sue conterranee agghindate.

429 Citato da Palladio, Dialogo sulla vita di Giovanni Crisostomo 17.

430 Gregorio Nazianzeno, Disc. 8, 15.

431 Vd. Cipriano, Epist. 62, 3.

482V/d. Id., Ad Fortun. 2: e Origene, Sui Numeri 20, 3; ecc.

433 Cfr. Ambrogio, Hexaem. 3, 1, 4; Expos. in Ps. 118, 20, 46: ed Expos. in Luc. 5, 24 e 10, 125.
434 \/d. Clemente Alessandrino, Stromata 3, 45 e 63.

435 Cfr. Agostino, Enarr. in Ps. 140, 16.

436 Girolamo, Epist. 107, 5.

437 «Immundus muliebris» (Tertulliano, De cultu fem. 1, 4, 2): e, sullo stesso piano, vd. il carme "morale" 29 di
Gregorio Nazianzeno (Contro le donne che si truccano 76 sgg.), e passim.

438 Clemente Alessandrino, Pedag. 2, 118, 3.

78



«La bellezza provocante e ricercata [lenocinia formae] € sempre necessariamente e
intimamente congiunta con la prostituzione del corpo [prostituto corpori] ...»*3 ripete
ossessivamente Tertulliano, sulle orme di alcune parti assai restrittive della Bibbia e di un
certo neostoicismo rigorista, in coerente e corale condanna, etica e teologica, del mostrarsi
in luoghi pubblici**® e dell'usare materiali di lusso e le accortezze del trucco che attirano gli
sguardi**': per piacere agli uomini e suscitare desideri, appetitiones, di sé anche nelle
«aetates requietae»**? ...

Si doveva star bene attenti in cido alla violenza incontrollata e sorgiva dell'impulsivita
femminile e alla sua intrattabilita, aveva raccomandato Galeno, filosofo e medico dell'eta
antonina: lasciate a sé stesse, dichiara Plutarco, le donne «concepiscono molte idee
balzane e perseguono emozioni e propositi maschili»*43.

Deciso ¢ l'invito a «temperare» l'uso di vestiti — che, specie se di seta, sembrano
spogliare pill che coprire***, come del resto ben confermano tanti affreschi e rilievi
pompeiani — e di ornamenti, e nel caso umiliare la stessa bellezza naturale*#®. Secondo
I'esemplare, quanto tradizionale e topica esortazione tertullianea**® (che ritroviamo un paio
di secoli dopo, anche nel celebre epitalamio di Paolino di Nola):

«Mostratevi guarnite degli unguenti e degli ornamenti dei profeti e degli Apostoli,
traendo il vostro candore dalla semplicita, il vostro rossore dalla pudicizia, dipingendo
gli occhi con la verecondia e la bocca con il silenzio, inserendo nelle vostre orecchie
la parola di Dio, appuntandovi sulla vostra nuca il giogo di Cristo. Sottomettetevi ai
vostri matriti e sarete ornate a sufficienza; occupate le vostre mani nel filare la lana,
occupatevi della casa e piacerete piu che se foste in mezzo all'oro. Vestitevi della seta
dell'onesta, del bisso della santita, della porpora della pudicizia. Cosi agghindate
avrete come amante Dio».

La volonta di piacere, espressione diabolica dell'adescamento, € inevitabilmente propria
anche delle donne cristiane: la nuova moda, le acconciature e le cure di bellezza in
particolare, eguagliano le matronae alle sgualdrine, affermava impietosamente
Tertulliano*’.

Ma gia l'uso stesso dei gioielli — tradizionale garanzia di autonomia economica per la
Romana d'alto ceto**® — & di per sé segno di prostituzione interiore: anche per Clemente
Alessandrino, che pure si dimostra ragionevolmente comprensivo nell'uso strumentale e

439 Tertulliano, De cultu fem. 2, 12, 2 e 9, 2 sgg. (e vd. Clemente Alessandrino, Pedag. 2, 124, 1): lenocinia,
gia di per sé, rinvia al mondo postribolare dei mezzani (lenones).

440 \/d. Clemente Alessandrino, Pedag. 3, 10, 3 e Tertulliano, De cultu fem. 2, 11, 1.

441 Tertulliano, De cultu fem. 1, 4, 2: e vd. Clemente Alessandrino, Pedag. 2, 114, 2 sgg.; Gregorio Nazianzeno,
Contro le donne che si truccano 76 sgg., e passim.

442 Tertulliano, De cultu fem. 2, 9, 3.

443 Plutarco, Precetti coniugali 48 = Moralia 145E.

444 \V/d. Clemente Alessandrino, Pedag. 2, 107, 5: e, due secoli dopo, Girolamo, Epist. 107, 10.

445 Cfr. Tertulliano, De cultu fem. 2, 2, 1 sgg. (e Clemente Alessandrino, Pedag. 2, 114, 3; 3, 57, 3).

446 Cfr. Tertulliano, De cultu fem. 2, 13, 7: e vd. Paolino di Nola, Carm. 25, 43 sgg.

447 Cfr. Tertulliano, De cultu fem. 1, 4, 2; 2, 12, 2; ecc.

448 \/d. in D. 34, 2 ("de auro argento mundo ornamentis unguentis veste ...").

79



contingente che di essi e degli altri ornamenta puo essere costretta a fare una moglie per
assicurarsi un marito e la sua fedelta®*® ...

Come ribadira seccamente piu tardi Cipriano*%, in continuita ideale con Clemente
Alessandrino e Tertulliano, la ricercatezza nell'abbellirsi e nel vestire & consona alla donna
impudica e alla prostituta. Ma questa riprovazione e questo diffuso timore dell'immoralita
nascondono, a ben vedere, la giusta intuizione / sensazione che nell'abbigliamento, nel
trucco, nell'acconciatura e nel lusso (luxuria, di sallustiana memoria) la donna delle grandi
citta metta in atto comportamenti, per quanto le & possibile, indipendenti e disinibiti
all'interno della comunita civile e religiosa.

E questa sorta di micro-emancipazione imbarazza e turba il cristiano célto e / o
"praticante" del tempo, che — con Tertulliano, Clemente Alessandrino, Origene, ... — cerca
di minimizzare il tutto, definendo futile e sciocca colei che di cid si preoccupa, secondo un
topos che aveva e avra grande fortuna anche nelle culture occidentali seguenti: la polemica
ormai, e purtroppo!, diventa aperto sarcasmo e disprezzo nei confronti dell'individualita
femminile.

Non a caso fu forse proprio Tertulliano — ormai montanista — ad alzare rigorosamente il tiro
a questo proposito in De virginibus velandis, ai primi del Il secolo: partendo dai noti versetti
paolini*®! sulla necessita per la carismatica e la profetessa (e i nedfiti) d'avere il capo coperto
nell'assemblea, I'apologista cartaginese assume a sua volta il velo — che copre fino alle
spalle, quanto i capelli sciolti — quale simbolo del pudor e dell'honos verginali, cosi come lo
era sul piano personale e sociale, oltre che religioso, in tutta I'antichita mediterranea fin dai
poemi omerici.

Il velo diventa, cosi, difesa e occultamento pubblico da occhi estranei e barriera al
desiderio altrui — € il leitmotiv di tutto il libretto tertullianeo — specialmente della sposata,
quando esce di casa col marito per partecipare a un banchetto52.

Ma pure, a motivo del peccato di Eva, segno inequivocabile di sottomissione
all'uomo, vero e proprio giogo, iugum, come il matrimonio*®3, anche quando la donna preghi
o profetizzi (secondo un preciso uso giudaico, generalizzato durante liturgie, cerimonie e
attivita pubbliche): indubbio discrimine nei confronti dell'uomo che prega e profetizza a capo

scoperto.
Come si & chiaramente scritto, gia in riferimento alle parole di Paolo appena citate,
la naturale debolezza femminile aveva bisogno di una aggiunta di "potenza" ... e,

completerei, di "controllo" e di "freno": nel mondo giudaico e cristiano la donna in assemblea
coi capelli sciolti era considerata una vera e propria indecenza, se hon una contaminazione
per il maschio, e una vergogna per il suo clan famigliare.

Nelle comunita cristiane, secondo Tertulliano**, ormai seguace delle idee
montaniste, la puella aveva I'obbligo di portare il velo nell'assemblea e in pubblico, perché
senza di esso una fanciulla non sarebbe stata piu vergine ...

449 \/d. Clemente Alessandrino, Pedag. 3, 5, 3 e 13, 1 (rigoroso), 57, 2 sgg. (possibilista: non cosi duttile
Tertulliano, Ad uxor. 2, 3, 4).

450 Cipriano, De hab. virg. 12.

451 Paolo [con Sostene], 1 Cor. 11, 5-6, cfr. 8.

452 Cfr. a questo riguardo Clemente Alessandrino, Pedag. 3, 74, 4 e 2, 54, 2.

453 \/d. Tertulliano, De virg. vel. 17, 2 (il velo); Lattanzio, Div. inst. 6, 23, 31 (il matrimonio).

454 Tertulliano, De virg. vel., passim (cfr. 3, 5 e 17, 4): e Ambrogio, De virg. 39.

80



"Togliersi il velo" (che per le religiose — caratterizzate ex professo dalla benda che
stringeva il capo di novizie e monache — oggi significa tornare allo stato laicale) era gia
valutato e sentito nel mondo greco-ellenistico quale segno patente di emancipazione per
una donna.

Nel mondo ebraico — che conosceva e prevedeva, cosi come il mondo arabo, il viso
coperto anche in casa per le piu pudiche — appariva il segno / simbolo vergognoso ed
evidente di una condanna alla pubblica ignominia, applicabile alla donna sospettata
d'adulterio, dopo averle rasato il capo (uso ben noto, del resto, anche nei confronti delle
donne "collaborazioniste" delle nostre guerre moderne).

(Velum era la cortina dietro cui si proteggeva nel carro da passeggio o in pubblico la donna
di rango romana: la rica era il velo proprio delle matrone, il lammeum il velo color rosso-
arancio indispensabile alle fanciulle per coprirsi dalla testa ai piedi durante la cerimonia
nuziale, ma anche due dei tre veli con cui si ammantavano le flaminicae, le mogli — unite in
matrimonio indissolubile — con il flamen Dialis, il sacerdote di Giove.)

81



6. «La bestia selvaggia»*°°:
I'eros (coniugale) nella comunita paleocristiana*¢

,\,\ -
:
-

i 211 )

._‘Q :
- “Prw v p

1. Una donna, per essere accettabile al mondo cristiano maschile, deve mostrarsi / apparire
inferiore e sottomessa, si € appena notato: ma specialmente non deve creare ansieta e
turbamento con la sua inquietante femminilita (la bellezza, la sensualita, la sensibilita, ...) e
con il suo corpo, cosi mal conosciuto: insomma, deve essere invisibile.

Se l'ideale & un essere che tace e obbedisce, non diversamente che nell'etica
neostoica*®’, & altrettanto importante che — circondandosi di una «trincea» e di «mura a
protezione del suo sesso»*%® — non sia desiderabile e non si offra «agli sguardi e ai sospiri
dei giovani»*®®, sottraendosi al suo e all'altrui desiderio.

455 Giovanni Crisostomo, Sulla vana gloria e sull'educazione dei figli 76 (396/397).

456 Cfr. il capitolo E del mio Donne a Roma antica: biblio-sitografia ragionata ...

457 Cfr. Seneca, Ad Helv. 16, 4.

458 «Vallum ... murum sexuiy»: Tertulliano, De virg. vel. 16, 4.

459 Tertulliano, De cultu fem. 2, 3, 3: al massimo le € concesso di «piacere al proprio marito», con sobrieta
(Clemente Alessandrino, Pedag. 3, 57, 2); ma cfr. infra.

82



Anzi, indossata una tertullianea armatura pudoris, non mostri alcuna parte del suo corpo,
neppure le caviglie o il piede nudo, specifichera Clemente Alessandrino*¢®. Non sottovalutiamo,
tuttavia, questa retorica e moralistica tirata misogina: Tertulliano ha ben presente, dal suo punto
di vista, il nodo del problema — «omnes in te aetates periclitantur»*¢', nessun uomo, di
qualsivoglia eta, ceto e condizione puo ritenersi al sicuro dal femminino ... Ma andiamo per
ordine.

Di per sé, al di la di ogni altra considerazione, € la presenza muliebre a far paura, a
creare angoscia, a produrre affanni incontrollati: il fatto stesso di stare insieme, di coabitare
con una donna & presentato come gravemente disdicevole, se non addirittura inammissibile,
per l'uomo "perbene", ecclesiastico o asceta (salvo che in alcune particolari situazioni,
famigliari o liturgiche).

Resta emblematica la singolare, annosa diatriba riguardante le mogli degli
apostoli*62, le cui testimonianze sono inoppugnabili quanto imbarazzanti per la mentalita
clericale di ogni tempo: per restare nel nostro periodo, o vengono ignorate come spose e
identificate, tout court, solo con collaboratrici domestiche*®® o, nel migliore dei casi,
mantenute nel loro ruolo, ma considerate esclusivamente "sorelle" asessuate, impegnate
nell'evangelizzazione di altre donne*®*, quasi come ai nostri tempi le mogli dei sacerdoti
anglicani che passano al cattolicesimo.

Il fatto, eminentemente religioso, testimoniato anche da Plinio il Giovane in eta
traianea nel primo, piu celebre e dettagliato documento pagano sul paleo-cristianesimo?6°,
della comunanza e promiscuita nelle attivita liturgiche creava, in effetti, gravi problemi di
coscienza a una civilta e a un magistero che stavano progressivamente facendo loro
l'istituzionalizzazione della verginita e della continenza coniugale (atteggiamento che
periodicamente interesso la cultura cristiana, fino a Lev Tolstoj almeno ...) e ne studiavano
rigide difese e capziose incompatibilita, invece di arricchirsi delle peculiarita e diversita di
genere.

Il problema si complicava per il fenomeno, che si stava diffondendo pericolosamente, delle
coabitazioni tra uomini di religione e "vergini", le uniche in definitiva che dal Il secolo d.C.
godevano di una qualche mobilita e autonomia e che, riduttivamente, alcuni*®® abilitavano a fare
grosso modo da perpetue.

Situazione, tuttavia, che faceva sospettare — piu al magistero ecclesiastico, meno alla
gente comune*®” — «un progetto indecente» e gridare alla «decisione impudente»*58; esplicita
dichiarazione di impotenza maschile di fronte al femminino (che portd Origene, e altri, a cercare
un drastico e definitivo antidoto nell'evirazione ...), oltre che decisa e universale teorizzazione

460 \/d. Clemente Alessandrino, Pedag. 2, 114, 1 e 3; 117, 1.

461 Tertulliano, De virg. vel. 16, 3: e vd. tutta l'opera, del resto.

462 \/d. Paolo [con Sostene], 7 Cor. 9, 5; ecc.

463 Cosi il montanista Tertulliano, De monog. 8, 6 sgg.

464 Cfr. Clemente Alessandrino, Stromata 3, 53, 3.

465 Cfr. Plinio il Giovane, Epist. 10, 96, 9: e vd. supra, capitolo 5.2.

466 \/d. il pur rigido Tertulliano, De exhort. cast. 12, 2 e De monog. 16, 3.

467 Cfr. Girolamo, Vita Malchi 2.

468 Esemplare la 2 Lett. "ad Virgines" 15, dello Ps. Clemente Romano, circolante nel vicino oriente alla fine del
Il / inizi Il secolo: e cfr. la dura recriminazione, un paio di secoli dopo, di Giovanni Crisostomo, Sulle
coabitazioni sospette, da confrontare con la coeva [?] disamina occidentale dello Ps. Cipriano, De singul. cler.
2, cfr. 6, e passim (e cfr. Cipriano, Epist. 4, 4).

83



della separazione dei sessi (tradizionale, fino a tempi recenti, nel culto, nell'organizzazione e
nell'associazionismo cattolico).

Cosi, ad esempio, in un processo di lunga durata, il | Concilio ecumenico di Nicea
nel 325 — sulla scia, in particolare, del Concilio spagnolo di Elvira [odierna Granada] del 305
ca.*®® — permise la convivenza con i sacerdoti / presbiteri solo alle parenti strette (madre,
sorella, zia paterna: ma non venne a essi imposto il celibato, che fu indiscutibilmente
"istituzione" d'eta medievale) e alle donne «quae suspicionem effugiunt — al di sopra di
ogni sospetto»*’%: e, una settantina d'anni dopo, la Chiesa africana — alla presenza anche
di Agostino — dispose ufficialmente che «le donne extraneae [non di famiglia] non potessero
assolutamente vivere insieme ad alcun uomo di Chiesa»*’!.

Nella piu tarda e rigida interpretazione agostiniana, similmente a quella ascetica dei
monaci del deserto, non entrarono neppure la sorella e la nipote monache*’?, perché le
tentazioni peggiori potevano provenire anche dalle donne (giovani) di casa e dalle loro
amiche.

Gia Girolamo, in ogni caso, aveva raccomandato al monaco Rustico che le donne
conoscessero il suo nomen, ma ignorassero il suo volto*’3: si doveva sempre temere la
vicinanza, se non la promiscuita, con una "vergine", per la carica sessuale e sensuale in
essa e da essa perennemente in agguato (che sembra far capolino nelle subintroductae,
quasi "mantenute", termine usato dal magistero ecclesiastico gia nel 3254’4 per definire le
donne accolte e protette da asceti e chierici).

(Questa profonda diffidenza del devoto cristiano verso le donne, anche verso le parenti
strette, & del resto anch'essa storia di lunga durata: si vedano ex. gr., pur doverosamente
contestualizzate,

— le raccomandazioni di Domenico di Guzman ai suoi frati nel 1221, prima di morire*’>;

— le drastiche misure prese dall'arcivescovo di Milano Carlo Borromeo, fin dal Sinodo
diocesano del 1564, sulla «disciplina» del clero ambrosiano;

— le dichiarazioni di Angelo Roncalli, futuro papa Giovanni XXIII [1958-1963], adolescente
e giovane prete, a cavallo del XIX/XX secolo*’8.)

2. La donna, dunque, & tentatrice, fragile, pronta a lamentarsi: fin dalle origini, scrive I'ebreo
Filone nel | secolo d.C., € causa e principio di una vita umana biasimevole, in cui domina
I'eros e la sessualita, € corruttrice dell'uomo, cosi come il senso irrazionale (femminile)
corrompe e profana la mente razionale (maschile), il corpo bruto inquina lo spirito proteso a
Dio ...

469 Canone XXVII — www.benedictus.mgh.de/quellen/chga/chga_037t.htm.

470 Cfr. canone lll (COGD |, p. 31).

471 Vd. il canone XVII del Concilio generale d'Africa, del 397 (in Concilia Africae a. 345-525, ed. C. Munier,
Turnhout 1974, p. 20 sgg.).

472 Raccolta in Possidio, Vita August. 26, 1 (ma anche gli uomini non potevano entrare nei monasteri femminili:
ibid. 27, 6): per i monaci del deserto vd. Palladio, Storia Laus. 35, 13; 39, 1 sgg.; ecc.

473 Girolamo, Epist. 125, 17.

474 \/d. il | Concilio ecumenico di Nicea, can. Ill (COGD |, p. 31).

475 Cfr. Giordano di Sassonia, Libellus 93.

476 \/d. Giovanni XXIlII, Il giornale dell'anima, 4 ed., Roma 1965, rispettivamente pp. 8, 19 e 222, 325.

84



Di conseguenza, ancora alla meta / fine del Ill secolo d.C. in vari testi catechetici
cristiani rivolti alla gente comune (non all'élite, educata alle fonti religiose / filosofiche
giudaico-ellenistiche) si consigliava di porre alle porte della "chiesa" un diacono, che si
accertasse della condizione personale (coniugale!) delle donne che entravano ...

E proprio in quei decenni é testimoniata, e raccomandata, la divisione di fatto tra
uomini e donne durante le liturgie, per evitare ogni forma di promiscuita*’”: una sorta di
grande paravento era posto nel IV secolo tra il settore maschile e quello femminile della
"Grande Chiesa" di Antiochia di Siria*’® (esempio poi imitato da tanti, Bernardino da Siena
ad esempio, nella prima meta del Quattrocento).

Il fantasma — concreto! — del femminino tentatore sara uno dei luoghi comuni, € uno
dei tormenti piu acuti e terribili, dell'immaginario maschile, religioso in particolare: di qui
anche prendono le mosse la sessuofobia e la misoginia di stampo integralista e clericale,
cosi diffuse, ma non esclusive della cultura occidentale ...

La donna tentatrice, sia ben chiaro, & salda creazione fantastica giudaico-cristiana, pure
assai autorevole, ma del tutto estranea a Gesu Cristo: questa tipologia cosi generalizzata e
generalizzante — come quella della donna seduttrice e, allo stesso tempo, debole e
petulante — non & testimoniata nella sua storia, né pubblica né privata, né tantomeno nel
suo insegnamento.

Gesu non si fa mai condizionare dai tradizionali parametri negativi del suo tempo,
con grande stupore e preoccupazione dei suoi discepoli ... Non & mai tentato, del resto, da
alcuna donna — come invece i rabbini contemporanei, gli asceti, i monaci del deserto e i
Padri della Chiesa, ecc. —, né vede mai in essa l'oppositrice diabolica del piano di Dio:
piuttosto, ne & lui stesso mutato e arricchito profondamente.

Ogni donna, dunque, nelle fantasie e speculazioni paleocristiane pare avere in sé
stessa Eva, colei che ha introdotto e inaugurato la serie delle trasgressioni umane, e deve
quindi fare penitenza*’® e stare in disparte: perché & labile e inconsistente, ma soprattutto
perché la sua piena femminilita — aperta mulieritas scriveva Tertulliano*® — si manifesta e
si concretizza insidiosamente nel corpo, temuto e mal noto, se non ignoto, nelle sue
caratteristiche e nei suoi meccanismi fisiologici.

Un corpo che, nudo o coperto o adornato, suggerisce, suscita, nella sua pienezza
sessuale, la passione e l'eros incontrollati: un corpo mal-inteso e verso cui l'atteggiamento
della Chiesa e del suo clero fu sempre perlomeno problematico, se non antitetico.

Condizioni e situazioni estreme, queste ultime, che nell'astinenza verginale e nella
continenza nuziale si possono domare e sublimare, ma che invece si acutizzano ed
esasperano piu ancora, quasi, nell'attivita "coitale" coniugale — concupiscentia carnis e
concupiscentia nuptiarum per Agostino ... — che fuori dal matrimonio.

La multiforme e discussa nopveior [vd. supra, capitolo 3] €, in effetti, ogni
(manifestazione di) desiderio verso l'altro: e ogni "incontro" col corpo altrui, piu o meno
felice, € segno di debolezza e di perdizione.

477 \V/d. lppolito [?], Trad. apost. 18.

478 Cfr. Giovanni Crisostomo, Su Vangelo Matteo, Omelia 73, 3.
479 \/d. Tertulliano, De cultu fem. 1, 1.

480 Tertulliano, De virg. vel. 12, 2; ecc.

85



Vediamo, dunque, di dipanare un po' questo complesso discorso su atteggiamenti e
comportamenti nel quotidiano paleocristiano, partendo anzitutto da alcune considerazioni
sul corpo — cauc.

L'incarnazione e la risurrezione di Gesu Cristo, non par dubbio, hanno conferito al
corpo — creazione di Dio — un valore straordinario, che e in netta e decisiva contraddizione
col pensiero ellenico (neoplatonico, spregiatore della fisicita, e neostoico, paternalistico e
distaccato).

Coerentemente, Paolo*®! lo vede un tutt'uno armonioso e coordinato, capace e
degno di generare: ma non deve essere "toccato" dalla sua parte materiale, la carne —
oapé, e, se maschile, non deve in ogni caso cedere alle attrattive femminili, nella cultura
giudaica ed ellenistico-romana, eroticamente, se non anatomicamente, per lo piu limitate e
ridotte ai fianchi e al ventre — simbolo / ricettacolo per eccellenza delle passioni che portano
alla «idolatria» (nella metafora apocalittica giovannea della "lussuria = idolatria" i 144.000
«redenti della terra», fedeli a Cristo, sono appunto «... coloro che non si sono contaminati
con donne»*82) — in minor misura al seno e ai capelli. Anche qui, I'attenzione e l'interesse
sono fondamentalmente maschili!

E nonostante, altresi, le originali, quanto circoscritte, visioni "materialistiche" di settori
millenaristici asiatici (dello gnostico giudaizzante Cerinto, in particolare, convinto assertore
nel Il secolo d.C. di una piena vita sessuale anche nel futuro regno messianico), si sviluppa
progressivamente negli Apologisti e nei Padri della Chiesa una vera e propria "retorica"
esasperata, "dottrina" se si preferisce, del corpo come «icona di Dio» [vd. supra, capitolo
5.4], disincarnato naturalmente e libero dai lacci dell'«animalitax».

Ne derivano deduzioni e comportamenti a volte nevrotici, a volte schizofrenici, troppo
spesso sessuofobici e antifemministi, che potrebbero tranquillamente fare il paio con le
radicate convinzioni ellenistico-romane che qualsivoglia sintomo del male fisico in una
donna debba essere messo in relazione con la sfera genitale e che ogni malattia muliebre
trovi la sua soluzione e il suo rimedio nel concepimento e nella gravidanza ... quasi fosse
un accidente isterico!

La scienza classica e la speculazione cristiana partono ambedue, anche qui, da una
prospettiva maschile, che vede / offre come paradigmatico il corpo virile: quello femminile,
in definitiva, ne & una deviazione e deformazione, come si € gia visto. La donna, del resto,
secondo la maggioranza dei medici ellenistici, doveva avanzare meno "pretese", visto che anche
il suo cervello era inferiore, piu piccolo di quello dell'uomo: anzi, non par dubbio che sia assai
vicina all'animalita, e non solo sul piano corporeo.

Come osservava, inoltre, il tardo-giudaismo (e Filone di Alessandria), I'essere femminile
e per eccellenza condizionato dal principio vitale di ogni natura animata, il sangue: il suo primo
ciclo, il menarca, segna l'inizio — tabuizzato — della sua maturita, della sua storia sociale, della
sua stessa esistenza*®3,

Potenzialmente matrimoniabile (nubilis) dai dodici anni, la donna & ormai pienamente
soggetta alle leggi gerarchiche e patriarcali, progressivamente attente alla sua condizione
peculiare.

481 Paolo, Rom. 12, 4 sgg.: la definizione del corpo quale «tempio di Dio», «tempio dello Spirito Santo» (« vaog
BOeoD», «vaos ToD v Vulv ayiov mveduarogy), in Paolo [con Sostene], 1 Cor. 3, 16 e 6, 19, ebbe enorme e
nefasto influsso sugli spiritualismi seguenti pit esasperati.

482 Apocalisse 14, 4.

483 «De virginis (sensu) exirex»: Tertulliano, De virg. vel. 11, 2, e passim.

86



Nelle culture semitiche e in quella cristiano-occidentale, che a esse (e alle teorie medico-
scientifiche del tempo) anche in questo attinse, ma non particolarmente in quella pagana
ellenistico-romana, il flusso del sangue — che fosse periodico come la mestruazione (da
Clemente Alessandrino ritenuta equivalente alla sudorazione maschile ...) o pit 0 meno
continuo, come nell'episodio della "emorroissa" e Gesu Cristo*®* — era inteso quale segno
di menomazione, la piu grande e alienante forma di impurita femminile.

La legislazione mosaica, e poi la dottrina della Chiesa (ad esempio Clemente
Alessandrino), prescrivevano che la donna non potesse avere contatti o rapporti di alcun
genere, tanto meno sessuali, con altre persone per una settimana dopo «l'impurita
mestruale»*®, e il marito non se ne doveva contrariare*®: avrebbe rischiato di originare figli
malati e deformi o aborti*®’ ...

I mondo greco-romano, invece, da Ippocrate a Sorano, si mostro sostanzialmente di
parere diverso: convinto — come lo sara poi Agostino — che il periodo piu fecondo del ciclo
fosse quello che seguiva immediatamente le mestruazioni, il medico ellenistico consigliava
addirittura di avere un rapporto a fini procreativi prima della fine del flusso. Nessun
concepimento senza mestruazioni, proclama Galeno, il piu grande medico del tempo, nella
Roma dell'imperatore Marco Aurelio ...

Ma pure — durante il ciclo mestruale o l'attesa di un figlio (momento anche questo
non sempre felice e anzi, nonostante qualche voce eulogistica sulla maternita, considerato
a volte dal mondo ascetico maschile «una sconcezza, foeditas*®®, per fortuna non ancora
una malattia ...) — la donna non poteva entrare nel Tempio a Gerusalemme, era invitata a
starsene a casa a pregare nel mondo cristiano (lo si ribadira a latere del | Concilio
ecumenico di Nicea nel 325).

E tra il Il e il lll secolo, a conferma del diffuso pregiudizio che invitava / obbligava a
evitare le donne durante il ciclo, legato certo all'uso magico / paramedico che le fonti erudite
affermavano si facesse del mestruo nel bacino del Mediterraneo*?®, si ribadiva in Siria ed
Egitto il divieto di lasciare entrare nell'ecclesia e accostare all'eucaristia le mestruate e di
farle avvicinare all'altare se diaconesse*®°.

484 In Marco, Vangelo 5, 25 sgg.

485 [ evitico 15, 19 sgg.; Ezechiele 36, 17: in tutto il giudaismo ortodosso (AT, ...) ed eterodosso (samaritani),
questo principio repressivo ed esclusivo rimarra una costante (vd. Flavio Giuseppe, Contro Apione 2, 102
sgg.).

486 Didasc. apost. 6, 22, 5 sgg.

487\/d., con Plinio il Vecchio (Nat. hist. 7, 15, 87), Girolamo, In Ezech. 18, 6: la teologia medievale, dal canto
suo, sulla scia di Levitico 15, 24 e 18, 19 (ben piu duro 20, 18), considero il coito mestruale un peccato mortale,
nonostante Agostino, Contra lulian. 111, 21, 42, 'avesse semplicemente sconsigliato.

488 | a brutale e sbrigativa, quanto non isolata, definizione della gravidanza e della maternita & di Girolamo,
Epist. 107, 11: ma & ben presente nella letteratura ascetica precedente, e seguente ..., pur con qualche
correttivo (vd. Tertulliano, De carne Chr. 4, 1; Clemente Alessandrino, Pedag. 2, 93, 1 e Stromata 3, 64, 3, il
piu positivo). Clemente Alessandrino, tuttavia, in Stromata 3, 92, 2 (e cfr. Pedag. 2, 93, 1 sgg.) condanna i
rapporti sessuali durante la gravidanza, perché infecondi, e in 3, 95, 3, durante la vecchiaia (come poi
Ambrogio, In Luc. 1, 43): Agostino, Contra lulian. Ill, 21, 42 si limita a sconsigliare gli uni e gli altri.

489 || divulgatore per eccellenza — sulla solida base di Plinio il Vecchio (Nat. hist. 7, 15, 63 sgg.) — & Isidoro,
Etymol. 11, 1, 140 sgg.

490 |n generale vd. Dionigi di Alessandria, Lett. canon., can. 2 (per I'Egitto) e I'anonima Didasc. apost. 6, 21, 1
sgg. (per la Siria): a riguardo delle diaconesse, cfr. la tarda testimonianza siriaca del cd. Testamento di nostro
signore Gesu Cristo 1, 42 (V secolo?).

87



Come la puerpera (e coloro che avevano avuto recenti rapporti sessuali, aggiunsero
— con Origene — Ambrogio e Girolamo), le mestruate avrebbero contaminato la casa di Dio:
sembrava persa la nozione originaria che il Creatore abita in tutto l'universo e non si fa
chiudere in uno spazio delimitato ...

Le Chiese greche d'oriente, in particolare, ne furono fortemente condizionate per
secoli: quelle latine d'occidente almeno fino alla fine del VI secolo, quando papa Gregorio |
Magno — patrizio romano che, in accordo con la teologia ortodossa, stigmatizzava il rapporto
sessuale anche per il piacere che si provava — consiglio al clero di ammettere le mestruate,
«menomate per un male peculiare [vitium!] della loro natura»*®!, ai sacramenti, cosi come
si accettavano le altre persone malate.

Ma fino all'alto-medioevo (e oltre!) il pregiudizio mantenne valore disciplinare. E
l'ossessione condizionava negativamente, allora come ora, la donna stessa: la gia ricordata
monaca, poi santa Eufrasia, ad esempio, per "domare" il suo corpo durante la prima fase
del flusso era solita dormire sulla cenere ardente ...

In ogni caso, per concludere, nel mondo mediterraneo pagano I'autonomia della
donna, o per lo meno il suo ciclo vitale, sono socialmente, oltre che fisiologicamente,
condizionati dal sangue mestruale, che la fa "essere" (= nubilis) e "non essere" (= sterile),
utile o inutile all'economia statuale.

Col cristianesimo — pur sempre convinto, per molti secoli, che la mestruazione fosse
un'infermita — alcuni di questi schemi, specie quelli che si riferiscono alla condizione matura
/ senile, parvero almeno stemperarsi in forme piu accettabili: come, del resto, potrebbe forse
confermarci il discusso "ordine" ecclesiastico delle vedove (cui potevano accedere viduae
di almeno 60 anni e di attestata condotta esemplare), che tanta importanza ebbe
nell'evangelizzazione dei primi secoli e qualche affanno cred nella gerarchia maschile
ufficiale®®?.

Una storia a parte, ovviamente, € quella della mater familias, che anche e soprattutto nel
cristianesimo si fa baluardo e tramite dei valori fondamentali della fede all'interno della
famiglia, specie verso i figli, come Monica con Agostino. Ma altre madri cristiane, si pensi
ad esempio alla patrizia Paola, li abbandonano per andare in cerca della vera salvezza
spirituale, cui solo si arriva — scrivera appunto Girolamo*?3, ammirato dell'amica e discepola
romana — soffocando e ignorando la propria sensibilita.

Nel focolare domestico la madre pur sempre garantisce stabilita e continuita, ma non
ha, non acquista parallelamente la figura e la dignita, oltre che di moglie, di donna, troppo
spesso di fatto sola e forzatamente asessuata dopo aver partorito al marito i figli dovuti
(maschi, possibilmente) ed essere rimasta emarginata dopo ogni nascita quaranta giorni

491 « Naturae suae vitio infirmae» (Gregorio Magno, Epist. 11, 64: ma & a lui attribuibile?): a questa formula si
ispird — se pure con moderazione — Tommaso d'Aquino, Summa theol. 3, q. 80, a. 7): I'equivalenza gregoriana
sesso / piacere e peccato é riscontrabile, oltre che in questa lettera, anche in Reg. past. 3, 27.

492 \/d. Ippolito [?], Trad. apost. 10; Didasc. apost. 3, 5, 11: e i continui riferimenti in Clemente Alessandrino e
Tertulliano (ex. gr., De virg. vel. 9, 3), minori in Origene, che — con altri uomini di Chiesa orientali — sembra piu
attento all'istituzione delle "vergini", rivoluzionaria per I'antichita. L'eta minima per appartenervi oscilla tra i 60
anni ([Discepolo di] Paolo, 7 Tim. 5, 9 sgg.; CTh. 16, 2, 27 e 28) e i 50 (Didasc. apost. 3, 11: meta / fine del llI
secolo): 40 anni sono previsti per le diaconissae dal canone XV del Concilio ecumenico di Calcedonia del 451
(vd. COGD |, p. 144).

493 Girolamo, Epist. 108, 6.

88



dalla comunita per impuritad, come imponeva la tradizione biblica*®*, per trovarsi poi
riammessa — fino ad anni recenti — solo con una pubblica purificazione liturgica.

Anche se, osserva Lattanzio*%®, si sublima nella dolcezza dei turgidi seni che
allattano ...

3. La sessualita appare, dunque, sempre insidiosa e pericolosa, e se incontrollata (piacere!)
travolgente nei suoi effetti.

E inutile che specifichi che parlo di normo-sessualita, essendo naturalmente di per
sé escluse dall'etica cristiana sia la bisessualita sia, con qualche peculiare distinguo,
l'omofilia, fino al Ill secolo, in ogni caso, sostanzialmente non criminalizzata. (In seguito,
l'omofilia & stata dappertutto considerata, spesso punita, come reato, in occidente almeno
fino alla fine del Novecento: la regolamentazione delle unioni omosessuali in Italia risale al
2016.)

Nella realta coniugale — perché, & chiaro, in questo la cultura e societa cristiane del
I/ll secolo si differenziano nettamente dalle coeve, piu permissive, pagane —, e solo in essa,
ha significato e valore ben limitato. Come nella societa giudaica ed ellenico-romana (da
Platone, almeno), la sessualita & concepita prevalentemente in ordine alla riproduzione, per
tener viva la stirpe e il nome del padre / della gens, «liberorum creandorum causa»*®® aveva
proclamato il censore Quinto Cecilio Metello Macedonico al popolo, nel 131 a.C.

Come scriveva nel Il secolo d.C. il medico Sorano, «la maggior parte delle donne &
sposata per avere dei figli e assicurare una successione, e non tanto per il piacere fisico»*°7:
o meglio, come decisamente sintetizzdO Agostino in ottica antimanichea, i beni del
matrimonio erano «proles, fides, sacramentum»*%,

La sessualita, in effetti, € sostanzialmente parte integrante del maschio giovane, che
— previo un accordo preventivo, un acquisto*® in origine, col maschio anziano, il pater
familias — "conosce" la sua donna, cioé esercita legalmente I'eros in comunione con la
persona che ha accuratamente scelto, e a volte con moderazione ama ricambiato5°: tutto
sommato perd, almeno fino all'avanzato |l secolo d.C., c'€ una sostanziale sintonia tra
pagani / ebrei / cristiani per quanto riguarda la coniugalita e la repressione della /ibido al
suo interno, la continenza, che ne rappresenta la via piu elevata e "soprannaturale".

Forte e quotidiano, del resto, era gia l'invito (di matrice neostoica) alla liberazione da
ogni passione, anabeix, secondo un "galateo" d'origine ellenistica, che — sulla base
dell'invito ripetuto e solenne alla sobrietas e alla verecundia coniugali (I'antinomia tra eros
e matrimonio affonda nella societa indoeuropea ... e orwelliana [vd. in Appendice a questo

494 \d. Levitico 12, 2 sgg.

495 | attanzio, De opif. Dei 12, 17 sgg.

496 Cfr. Livio, Per. LIX; Svetonio, Aug. 89.

497 Sorano, Ginecol. 1, 34 (e vd. Musonio Rufo, Diatriba Xll): tra gli ebrei, si erano dichiarati nello stesso senso
gli esseni (cfr. Flavio Giuseppe, Guerra giud. 2, 161) e Filone (Giuseppe 9, 43); tra i cristiani, Clemente
Alessandrino, Stromata 3, 58, 2, che concorda pienamente; e vd. supra.

498 Agostino, De bono coniug. 24, 32; De nupt. et concup. 1, 10, 11; Contra lulian. V, 12, 46: la procreazione
quale fine ultimo del contratto matrimoniale venne autorevolmente ribadita da papa Pio Xl (nell'enciclica Casti
connubii, del 1930 — w2.vatican.va/content/pius-xi/it/encyclicals/documents/hf_p-xi_enc_19301231_casti-
connubii.html), proprio ancora sulla base di Agostino.

499 «Coemptio»: vd. Gaio, Inst. 1, 113.

500 \/d. Clemente Alessandrino, Stromata 2, 137, 3 sgg.; e infra.

89



capitolo]) — considerava volgare e plebeo, e in odore di peccato, I'uso del sesso eccedente
lo stretto necessario riproduttivo, non finalizzato (si aggiungera in ottica ascetico-elitaria)
alla generazione di sacerdoti e di "vergini"®®', di cives romani si diceva negli ambienti colti
pagani ...

Insomma, non tanto, o non piu, una sessualita armonica e compartecipe, ma disincarnata,
spiritualizzata e rigorosamente programmata e controllata a fini procreativi («la generazione
dei figli & il limite, la misura della concupiscenza»®%?): carica di condizionamenti e di
pregiudizi che troveranno la loro sublimazione in una codificazione teologica, e poi anche
giuridica, che privilegio l'ascetismo e penalizzd e avvili brutalmente I'amore coniugale,
cancellandone e / o tabuizzandone I'eros, specie nei riguardi e in ottica femminile.

Lo stesso Clemente Alessandrino, pur sostenitore moderato e piu flessibile di una
sessualita disciplinata e serenamente "apatica" (neostoicamente libera da passioni)
all'interno del matrimonio, quand'era sposato e non ancora ordinato sacerdote, nel 202/203,
si dimostrd convinto — come [I'élite contemporanea: ben altro, parrebbe, pensavano i
coniugati, specie in oriente! — che si dovesse porre un freno alle pulsioni carnali,
all'inconfessabile, instabile ed effimero desiderio erotico®®, proprio ma non esclusivo
dell'eta giovanile.

La vitalita pagana del sesso, e naturalmente del piacere che fa perdere la coscienza
— notano con inquietudine anche tanti teologi, da Agostino a Tommaso d'Aquino, ... — e
sopravanza almeno momentaneamente la fine ineluttabile dell'uvomo (e lo proietta, con la
procreazione dei figli, al di |a della sua stessa esistenza), non pareva aver piu motivo
d'essere nell'ottica della fede nella risurrezione.

Un assoluto rispetto, parimenti, si deve alla buona reputazione femminile (pudicitia:
cui presiedevano due dee omonime nell'Urbe — Pudicitia patricia e Pudicitia plebeia — dal Il
secolo a.C.), da parte anzitutto della donna stessa, perché essa deve essere rispettata, e
deve rispettare (e non tanto deve amare, riamata), nello spirito dell'agape, donazione
reciproca cristiana.

Il suo eros, naturalmente, non pud esprimersi in alcun modo, anche se non si esclude
che susciti in lei stati emozionali, per quanto in misura inferiore all'uomo%%4.

Né, tanto piu, le € concesso avere o prospettare iniziative e "fantasie", come le
posizioni sessuali non ortodosse (le figurae Veneris, "specialita" professionali delle
prostitute antiche), gravemente riprovate e condannate ancora da Clemente
Alessandrino®® — in accordo con la scienza medica (Sorano, Galeno), con la cultura

501 Cfr., rispettivamente, Paolino di Nola, Carm. 25, 235 sgg. e Girolamo, Epist. 22, 20 (e Adv. lovin. 1, 27).
502 Atenagora, Suppl. per i crist. 33, 1-2 (del 177): un altro apologista, I'africano Minucio Felice (Oct. 31),
definisce appunto lussuriosa la sessualita ludica e non procreatrice dei coniugi pagani del tempo (e vd.
Clemente Alessandrino, Stromata 2, 137, 1 e 3, 58, 2). Una rara ed equilibrata descrizione della sessualita
coniugale si deve a Metodio, Simposio 1, 12, 16 sgg. (fine del Ill / inizi del IV secolo).

503 Clemente Alessandrino, Pedag. 3, 57, 3; Stromata 3, 58, 1: e vd. Tertulliano, Ad uxor. 1, 4, 2; Gregorio di
Nissa, Sulla verginita 12, 4, 23; Girolamo, In Gal. 3, 5, 21; Ambrogio, Exhort. virg. 6, 36; Agostino, De bono
coniug. 3, 3, De nupt. et concup. 2, 21, Civ. Dei 14, 15, 37 e 18, 41 (in 16, 38 una definizione emblematica di
libido, che tanto nefasto influsso ebbe sulla societa e cultura occidentale). In ottica neostoica cfr. gia, del resto,
Seneca, Epist. 88, 29 ed Epitteto, Dissertazioni 2, 11, 20 sgg., vd. 18, 18.

504 Cfr. cosi Giovanni Crisostomo, Su Il Lett. Tim., Omelia 10, 3: Girolamo, Adv. lovin. 1,4 8, definisce tuttavia
la passione femminile «insatiabilis», da meretrice (vd. Id., Comm. ad Ephes. 3, 5).

505 Clemente Alessandrino, Pedag. 2, 83, 3 € 93, 1; Stromata 7, 71, 6.

90



ellenistica®® e con il paternalismo dominante coevi — anche per motivi d'ordine etico-
simbolici e pratici (si pensi al gia citato equus venereus, considerato deplorevole ed eversivo
anche perché — ponendo la donna sulluomo — non avrebbe, tra l'altro, permesso
l'inseminazione ...).

Né infine sarebbe stato ammissibile si fosse rivelato in una cristiana honesta e
coniugata un qualche segno palese di piacere: I'orgasmo, I'«insolito e vivo tremore»°%’, mal
conosciuto ma ammesso anche per le donne dai medici imperiali, &€ sempre stato
considerato — fino a Wilhelm Reich (1936), forse [vd. supra, capitolo 4.4] — non esistente o
almeno non pertinente al femminile, argomento angoscioso e ossessivo, un saldo tabu della
cultura occidentale, perbenista e cristiana.

E anzi, al di Ia dell'universale e insistente invito al marito ad avere rapporti sessuali
«modeste ac moderate»®°8, come si vedra meglio piu in |a, non & raro che la moglie venga
sollecitata — dopo la procreazione dei figli programmati e «dopo essersi allontanata dalla
carne» — a vivere come «una sorella» a fianco del suo uomo: «ed essa si ricordera del
marito solo quando volgera il suo sguardo verso i figli»°%,

Di conseguenza, se una vedova si risposa, lo fa solo per concupiscentia carnis,
scrive ai primi del lll secolo d.C. Tertulliano, che — fors'anche sulla base del diritto romano,
che considera la vidua una nuova virgo — parla brutalmente di «una sorta di violenza
carnale»®°,

Eppure, le donne, nel matrimonio scelto liberamente, unico — per il maschio sara
esclusivo, nei fatti, non prima di un millennio e con la comprensione delle gerarchie
ecclesiastiche — e indissolubile innanzitutto sul piano etico-religioso, si erano viste
riconosciute da Gesu Cristo®!" diritti e doveri reciproci sullo stesso piano del compagno: a
partire dalla clamorosa parita per quanto riguarda il divorzio (il detto piu frequentemente
citato nel I/ Testamento) e I'adulterio, fino allora appannaggio maschile e, nel secondo caso,
tradizionalmente imputato alla moglie®'2.

Un rapporto gratuito e solidale, rispettoso e valorizzante delle peculiarita altrui
insomma, o, come diremmo 0ggi, sesso intelligente: agli antipodi del non-sesso rigorista e
fanatico — penalizzante e mortificante in particolare per le donne — che avvelenera la storia

506 Artemidoro, Il libro dei sogni 1, 79.

507 Sorano, Ginecol. 1, 44: decaduta ormai, sotto i colpi di Aristotele, I'affermazione della scuola ippocratica
che senza piacere e senza accordo della donna non vi poteva essere concepimento (ibid. 1, 37 sgg.).

508 Tertulliano, Ad uxor. 2, 3, 4 (e Clemente Alessandrino, Stromata 3, 11): cfr. analogamente, fra gli altri,
Agostino, De bono coniug. 3, 3.

509 | e citazioni sono di Clemente Alessandrino, Stromata 6, 100, 3.

510 «Species stuprix»: Tertulliano, De exhort. cast. 9, 1 (e cfr. Ad uxor. 1, 4, e passim). «Un decente adulterio»
l'aveva gia definito Atenagora, Suppl. per i crist. 33, 4: pil moderato Giovanni Crisostomo, Sul matrimonio
unico 2, e passim.

511vd., nel NT, Marco, Vangelo 10, 7 sgg. e Luca, Vangelo 20, 34.

512 Cfr. le vigorose prese di posizione, tra gli altri, di Lattanzio, Div. inst. 6, 23, 23 sgg. (in cui pure si sostiene,
eccezionalmente, la derivazione divina del desiderio e piacere sessuali) e Agostino, Ad Pollentium de
adulterinis coniugiis (del 420: e vd. Serm. 292, 4), sulla base del VI comandamento mosaico che recita
correttamente, nella versione alessandrina dei Settanta e nella traduzione latina di Girolamo, « 09 poyyevoeig
— non moechaberis — non commetterai adulterio» (cosi alla lettera, sull' AT [Esodo 20, 14 e Deuteronomio 5,
18], piu volte si pronunziarono nel NT Gesu — ponendosi oltre ogni legalismo: vd. Matteo, Vangelo 5, 27; 19,
18; ecc. —, Paolo, Rom. 13, 9 e Giacomo, Lett. 2, 11) e non il nostro fuorviante, e curiale, «<non commettere
atti impuri». E vd. supra, capitolo 5.4.

91



dell'occidente cristiano, privata, e civile (e religiosa: «la concezione della santita cristiana
dovrebbe essere legata alla capacita di amore della persona e non alla quantita delle sue
eiaculazioni» [Selene Zorzi]).

Gli epigoni, infatti, pur non discutendo la parita spirituale dei due all'interno del vincolo
coniugale, iniziarono — programmaticamente, verrebbe da pensare — a mettere in luce la
secondarieta, inferiorita e sostanziale superfluita esistenziale del matrimonio®'3, «la veste
mortale e schiavile»®4, «l'irrevocabile maledizione cantata come epitalamio a ogni
matrimonio»®', che solo il martirio poteva lavare .... «dove c'¢ la morte, c'¢ il
matrimonio»®'8, Persino la gioia dei figli risultava amarissima®'"!

E, burocraticamente, si elencavano, in dettaglio, gli infiniti fastidi del matrimonio, le
preoccupazioni coniugali, di atavica e salda tradizione mediterranea, che affondavano in
pregiudizi etico-filosofici maschili largamente divulgati anche dal pensiero greco-ellenistico
(seconda sofistica, neostoicismo, ecc.) e romano: non € neppur il caso di ricordare il «se
potessimo vivere senza moglie ...» dell'immaginario collettivo dei ceti dominanti (ed
emergenti) quiriti®18.

Su tutte le difficolta pratiche nel quotidiano famigliare — cosi strumentalmente e
pesantemente sintetizzate, per le donne, da Girolamo: «il ventre che si gonfia, il bambino
che vagisce, la rivale che procura affanni, la cura della casa che & causa di preoccupazioni
e la morte che recide alla fine tutti questi beni immaginari»®'® — si sbizzarrirono topicamente
le scritture e le riflessioni ascetiche nei numerosi lavori sulla verginita, di uomini sposati
(Tertulliano, precursore col suo perduto All'amico filosofo; Gregorio di Nissa; ...) e di
celibatarii, "ordinati" e non (Giovanni Crisostomo; Girolamo, nel paradigmatico De
Virginitate Beatae Mariae. Adversus Helvidium, del 383, e nella quasi contemporanea
Lettera XXII alla quindicenne discepola Eustochio, figlia dell'amica Paola; ...).

Invece, nonostante opere dottrinali su aspetti fondanti (Un solo matrimonio di Tertulliano
montanista, fra le prime), bisogna arrivare in effetti al De bono coniugali di Agostino (401) per
avere un trattato — disorganico — su matrimonio e famiglia. Un contributo questo per vari aspetti
considerevole, da ricordare specialmente perché riprende, se pur non esclusivamente,
I'affermazione cristica che nelle nozze si instaura anche una comunita naturale tra i due
contraenti®?0,

Cosi, in una bella e nota iscrizione metrica urbana del V secolo d.C., la sicula Helpis,
ricordando il defunto marito, «quo sine maesta dies, nox anxia, flebilis hora — senza il quale

513 vd. Tertulliano, Ad uxor. 1, 3, 2 sgg. e Adv. Marcion. 1, 29, 1 sgg.; Origene, Contro Celso 7, 55.

514 Giovanni Crisostomo, Sulla verginita 14, 5, cfr. 15, 19 sgg.: e vd. Girolamo, Epist. 22, 19.

515 Cfr. Basilio di Ancyra, Sulla vera purezza della vergin. 23 (meta del IV secolo).

516 Giovanni Crisostomo, Sulla verginita 14, 6.

517 Tertulliano, Ad uxor. 1, 5, 1.

518 | e parole di Quinto Cecilio Metello Macedonico «de prole augenday, citate in Aulo Gellio, Noct. Att. 1, 6, 1
sgg. e programmaticamente ripetute in senato da Augusto poco piu di un secolo dopo (Svetonio, Aug. 89, 5),
entrarono a far parte del bagaglio "filosofico" del piu vieto maschilismo occidentale, I'ho gia notato.

519 Epist. 22, 2; ibid., per le molestiae nuptiarum in generale, a 22 per le sollicitudines (e vd. Adv. Helvid. 20):
una simile descrizione gia due secoli prima in Tertulliano, De monog. 16, 5.

520 \/d. De bono coniug. 3, 30 e, nello stesso senso, Giovanni Crisostomo, Su Lett. Efes. / cap. 5, Omelia 20,
1, qualche anno prima (Tertulliano, Ad uxor. 2, 8, 7 sgg., preferiva parlare di una paritaria comunita religiosa
e liturgica).

92



funesto € il giorno, inquieta la notte, triste il tempo», dichiara I'unita materiale e spirituale di vita
e di intenti: «nec solum caro, sed spiritus unus erat»%2".

(Tra parentesi.

Pur a contatto del diritto romano, che informava tutto il mondo mediterraneo, ma
derivando le proprie convinzioni dal NT, ove si testimoniava coralmente l'indissolubilita del
matrimonio nella predicazione di Gesu Cristo, il magistero ecclesiastico non poteva che
escludere in assoluto il divorzio su un piano generale.

Il celebre inciso di Gesu Cristo sull'unica possibilita di separazione «éxi mopveia»,
«per impudicizia»®?? (per adulterio?), che ha tormentato — con il cosiddetto privilegio
paolino®?® (legittimita dello scioglimento del vincolo tra credente e non credente) — tanti
moralisti e canonisti cristiani specie in vista di eventuali nuove nozze, risolse sul piano della
carita situazioni isolate almeno fino all'VIll secolo, ma nulla di piu: solo la Chiesa (ortodossa)
di rito greco, dal VI secolo, aveva cercato una maggiore apertura dottrinale sul problema
del divorzio, e senza troppi scandali anche per la Chiesa (ortodossa) di rito latino, a quanto
sembra.

La posizione delle autorita e della cultura teologica cristiana apparve sempre
coerente e decisa riguardo all'indissolubilita del matrimonio, specie nei confronti della
donna, ivi compresi i casi evidenti di adulterio, su cui pure lo stesso rigoroso Tertulliano
sembrd mostrare un'insospettabile tolleranza e per il quale persino Girolamo, due secoli
dopo, prevedeva possibilita di separazione: fors'anche cid era dovuto, dobbiamo
ammettere, alla quasi indiscriminata adozione del divorzio da parte dei diritti romano-
barbarici e, addirittura, da parte di tanti sinodi locali.

La situazione per i "disobbedienti", del resto, non risultava certo facile sul piano
religioso, e civile ..., visto che al catecumeno divorziato e risposato era rifiutato il battesimo,
al penitente divorziato era impedita la confessione: nessun problema, invece, se si
scioglieva il matrimonio per entrare nella vita consacrata®?* ...)

Tutto questo — nonostante voci piu prudenti e possibiliste di Padri della Chiesa (Origene,
Lattanzio, Gregorio Nazianzeno, ecc.) — spinse inevitabilmente lo stato romano a intervenire
restrittivamente, specie dal IV secolo d.C.

L'imperatore Costantino | il Grande si adoperd, cosi, a favore della famiglia
patriarcale, prendendo provvedimenti formalmente severi — che ricordano I'articolata politica
legislativa dell'imperatore Augusto per la "moralizzazione" della societa romana (18 a.C. - 9
d.C. [vd. supra, capitolo 4.6]) — a sostegno del fidanzamento e del matrimonio e contro
I'adulterio e il concubinato®?® (lui stesso, tuttavia, pare avesse avuto da una donna ignota
almeno un figlio illegittimo, Costantino I, poi imperatore nel 337-340 ...).

E autorizzava, d'altro canto, se pur parzialmente, il divorzio (331): per 'uomo, solo
qualora la moglie fosse adultera, mezzana, maga®?; per la donna, solo qualora il marito
fosse assassino, avvelenatore (preparatore di veleni), violatore di tombe. Stridente, ma

521 CLE 1432 = ILCV 3484 = ICVR? 4209, 3 e 4 = EDCS-339001009.

522 Matteo, Vangelo 19, 9 («ob fornicationem» la Vulgata, «in caso di unione illegittima» la traduzione CEI).
523 Paolo [con Sostene], 1 Cor. 7, 12-15.

524 Cfr. Basilio di Cesarea, Regole morali 73, 1; Grande ascetica 12 (seconda meta del IV secolo).

525 Cfr. CI. 5, 26, nn.

526 Cfr. CTh. 3, 16, 1.

93



consequenziale difformita, da parte di un uomo assai sospettoso e fors'anche intimorito dal
mondo femminile (fatta salva la madre Elena ...): Costantino | il Grande, in effetti, ebbe
indubbiamente con le donne del suo tempo un atteggiamento astioso, con una ingenerosa,
ma conforme ai tempi, presa di posizione del 326 nei confronti del vitium levitatis, |'asserita
insipienza e leggerezza femminili®?” ...

Due secoli dopo I'imperatore Giustiniano — pur recependo le dettagliate indicazioni
precedenti®?®, pesantemente limitatrici nei confronti delle donne (che potevano rischiare, se
inosservanti, la deportazione o la relegazione a vita in un monastero) — concedeva nel "suo"
Codice Giustinianeo (534) il divorzio per mutuo consenso e giusta causa, tenuto conto della
salvaguardia della prole esistente: in caso, cioe, di sterilita o impotenza dopo tre anni di
matrimonio, di voto di castita di uno dei due coniugi per passaggio a forme ufficiali di vita
religiosa, di prigionia per motivi bellici almeno quinquennale, di perdita della liberta
personale.

Un nuovo matrimonio era spesso sconsigliato, specie quando c'erano bambini, ma
concesso: il coniuge eventualmente colpevole doveva intervenire economicamente al
sostentamento dei figli. Giustiniano, tuttavia, anche per influenze religiose doveva fare
marcia indietro non molto tempo dopo, arrivando a dichiarare l'illiceita del divorzio
consensuale, contro ogni principio del ius Romanum originario®?®: il suo successore,
Giustino Il, ripristino il tutto®0.

Negli stessi anni, in effetti, nel Il Sinodo di Orléans del 533 era stato categoricamente
proibito il divorzio, sotto pena di scomunica: si apriva cosi la via ecclesiastica alla definitiva
sistemazione canonica del Concilio di Trento, nella Doctrina de sacramento matrimonii®!
del 1563.

4. |'ideale, tutto sommato, era, anche e proprio all'interno del matrimonio, il rifiuto dichiarato
e lacerante della sessualita e, di conseguenza, della procreazione piu 0 meno responsabile:
non dissimile dal ferreo controllo dell'istinto che dal Il secolo gnostici ed encratiti («i
continenti») — come piu tardi i catari e, nell'eta contemporanea, gli aderenti ad alcune forme
della New Age — propagandavano e patrocinavano con un certo fanatismo in oriente, per
accelerare radicalmente la fine dei tempi e I'avvento del regno di Dio.

Vigorosamente confutati da Clemente Alessandrino nel terzo libro degli Stromata
proprio sul piano coniugale, i rigoristi eterodossi parvero in qualche modo compresi piu tardi
da Giovanni Crisostomo — per preoccupazioni demografiche ... — nel suo sermone Sulla
verginita.

Si affermava, del resto, che senza il peccato di Eva i figli sarebbero indubbiamente
nati senza alcuna unione fisica, in ogni caso — agostinianamente — senza alcun piacere
"vizios0"%32: oltre che tradizionalmente temuto e pericoloso in sé, il parto era pur sempre,

527 Cfr. CTh. 9, 24, 1: «De raptu virginum vel viduarum».

528 Tredici sono le cause legittime di divorzio per gli imperatori Teodosio Il e Valentiniano Il in CI. 5, 17, 8
(449).

529 Cfr. Nov. 117, 10 (542).

530 Cfr. Nov. 140 (566).

531 Cfr. COGD lll, p. 124 sgg.

532 \/d. su cio, in particolare, la teologia orientale — Gregorio di Nissa (Sulla creazione dell'uomo 16 sgg.) e
Giovanni Crisostomo (Sulla verginita 14 sgg.): e, per il mondo latino, Agostino, che ne fu letteralmente

94



specie per gnostici ed encratiti®33, segno e simbolo della morte introdotta (e spesso subital)
dalla donna ...

Partendo anch'egli da un'indebita amplificazione dell'invito paolino®3* a rinunciare
periodicamente e consensualmente (non in modo unilaterale, e ... maschile, come nel
giudaismo e nel paganesimo evoluto) ai rapporti sessuali per purificarsi, Tertulliano e altri
autori cristiani con Iui®3® giunsero a propugnare il "matrimonio continente", una sorta di
anacronistica atarassia coniugale, non ignota del resto alla scienza e alla cultura
mediterranea del tempo, per potersi dedicare liberamente e senza condizionamenti alla
liturgia e alla preghiera: «saranno tanto migliori coniugi, quanto piu precocemente avranno
cominciato di comune accordo ad astenersi dai rapporti fisici», sintetizzera Agostino®36, un
paio di secoli dopo.

Com'e evidente, I'anelito, il mitologhema se si preferisce, delle "nozze spirituali" e del
"sesso neutro" corre per tutti i primi secoli del cristianesimo, legato ovviamente alla
prevalente, ma non dogmatica, definizione della verginita permanente di Maria anche dopo
la nascita del Figlio [vd. infra, paragrafo 5] e alla conseguente vita continente della famiglia
di Nazareth.

Si giunse cosi ad affermare paradossalmente — ad esempio con Giovanni
Crisostomo — che, in ogni caso, pur fatta salva la necessita "storica" della procreazione, &
la continenza in realta il punto fermo e caratterizzante del matrimonio.

Gli «officia sexus», o «officium coniugale» che dir si voglia®¥’, insomma il "debito"
coniugale d'infausta memoria, erano stati con una qualche benevolenza concessi all'uomo
(e pure, ma in modo piu sfumato, alle donne) — da Paolo, a Tertulliano, Origene, Girolamo,
ecc. — solo e soltanto quali rimedio per la loro lussuria, I'agostiniano e poi curiale «remedium
concupiscentiaey, per l'incapacita umana di frenare il «fervor carnis» e di praticare l'ideale
rigoroso della castita perpetua®3,

Ma vengono pur sempre considerati, in ambienti ascetici (ortodossi ed eterodossi, su
ascendenze giudaico-ellenistiche), «un atto vergognoso», «un sordido rapporto», «una
oscenita»>3%: per la loro intrinseca natura contaminata e contaminante®¥, che li fara ritenere

tormentato, in De nupt. et concup. 2, 13, 23 (ma vd. De bono coniug. 26, 2, 2; De Gen. ad litt. 3,21 e 9, 5
sgg.).

533 Come riporta Clemente Alessandrino, Stromata 3, 45 e 63.

534 Paolo [con Sostene], 1 Cor. 7, 5 sgg.

535 Cfr. Tertulliano, De exhort. cast. 10, 2: e Origene, Omelie su Cant. Cant. 2, 1 e 9; Agostino, De nupt. et
concup. 11, 12; Palladio, Storia Laus. 8, 1 sgg. e 54, 1; ecc.

536 Agostino, De bono coniug. 3, 3 (e De serm. dom. 1, 15, 42; Epist. 262, 1 sgg.): per donne sposate che,
dopo aver dato i figli (maschi) richiesti al marito, scelsero la continenza perpetua, vd. Gregorio Nazianzeno,
Disc. 8, 8 (la sorella Gorgonia, in Cappadocia, nel 373/374) e Girolamo, Epist. 108, 4, 2 (I'amica Paola, a
Roma, nel 404 ca.).

537 Tertulliano, Ad uxor. 2, 3, 4 (di officium coniugale parla espressamente Girolamo, Epist. 108, 4, 2): e cfr.
Origene, Comm. 1 Cor. fr. 33 Jenkins.

538 \/d. Paolo [con Sostene], 1 Cor. 7, 22 sgg., cfr. 9: e Tertulliano, Ad uxor. 1, 1, 4; De exhort. cast. 13, 4; De
monog. 3, 1; Origene, Contro Celso 7, 55; Girolamo, Adv. lovin. 1, 13 (e cfr. Giovanni Crisostomo, Elogio di
Massimo 5 e Su Lett. Coloss., Omelia 12, 4 sgg.; Pelagio [?], Epist. ad Celant. 28).

539 \d. Tertulliano, Ad uxor. 1, 1, 6; Palladio, Storia Laus. 22, 1 e 26, 4 (del 420 ca.): e, tra gli apocrifi, gli Atti
di Tommaso 11 sgg. e gli Atti di Giovanni 63, 1 sgg., prima meta del lll secolo.

540 \/d. Girolamo, Adv. Helvid. 21; Adv. lovin. 1, 20; 26; 37 sgg.; e il senile Dial. adv. Pelag. 2, 24: e Agostino,
appena convertito (Solilog. 1, 10, 17) e alla fine della sua vita (De nuptiis et concupisc., del 420 ca.).

95



dai confessori medievali e moderni un peccato, per quanto veniale, sono incompatibili con
la preghiera e tengono lontano da ogni attivita liturgica®4'.

Per accedervi, e questo vale vieppiu per il servizio all'altare dei sacerdoti sposati,
bisogna attuare lunghi periodi di rinunzia controllata alle pratiche sessuali®*?: nei primi secoli
dellimpero — analogamente alle indicazioni della medicina ellenistica, ma sulla base
dell'AT®*3 — era prevista l'astinenza durante la mestruazione (ma anche dopo), la gravidanza
e l'allattamento (che poteva durare anni), alla vigilia e durante le domeniche e le feste
liturgiche, e nei periodi di digiuno (i monaci egizi vi aggiungevano il mercoledi e il venerdi, i
Penitenziali medievali tre giorni prima di comunicarsi) ...

Queste indicazioni cosi restrittive per domare «/a bestia selvaggia»®** che era il
sesso, pure coniugale, portavano — negli ambienti piu vicini all'ascetismo — al massimo a
una cinquantina di giorni "utili" all'anno e, nel caso di nascite, anche a intervalli di due anni
o addirittura a contare i rapporti coniugali sulle dita di una mano®*°: ma non sappiamo se, e
quanto, tali principi fossero seguiti dalla gente comune, che aveva tutto sommato ben altri
e drammatici problemi di sopravvivenza quotidiana.

Certo € che Cesario, vescovo di Arles dal 500, anch'egli fermo sostenitore della
peccaminosita sostanziale di ogni rapporto sessuale, era costretto — nelle sue omelie — a
minacciare i suoi imbarbariti e semi-paganizzati Burgundi, predicando che sarebbero nati
figli minorati, epilettici o lebbrosi, dai loro amplessi domenicali e festivi®*®: gli unici giorni
tuttavia, a ben vedere, almeno in parte "liberi" per la gente del popolo da attivita lavorative
per eccellenza ...

La libido, che ha origine e sede anzitutto nella donna (e si pud riscattare solo con la
maternita, ricorda — primo di una lunga serie — I'apostolo Paolo®*"), verra dal Ill/IV secolo
considerata senz'altro un "male" tipico per lo sposato (e, con la gula, pure per il cenobita e
per l'ecclesiastico).

In Agostino — anche per l'ideale ascetico dell'assenza di desideri e della conseguente
rinunzia alla sessualita — si formalizzera la condanna del piacere, limite e difetto della natura
in sé buona, gia ben presente del resto nella scienza e speculazioni classiche: e questo
caratterizzera profondamente e negativamente la civilta medievale-moderna e occidentale
in genere.

E la donna si trovera altresi privata dei momenti e degli aspetti piu autentici dell'eros
coniugale, o almeno se ne vedra delegittimata nel suo profondo: in un matrimonio
organizzato e finalizzato miratamente alla prole (come nella "societa" orwelliana: vd. in

541Vd. Girolamo, Epist. 49, 15; Adv. lovin. 1, 7; Ambrogio, Exhort. virg. 4, 23 e 10, 26 (e gia, passim, Tertulliano
e Origene). Solo nel 305 ca. il Concilio spagnolo di Elvira proibi a tutto il personale ecclesiastico, dai vescovi
ai chierici, di avere rapporti sessuali e di generare figli con le mogli (can. XXXIll = Kirch 339 —
www.benedictus.mgh.de/quellen/chga/chga_037t.htm).

542 Esauriente esemplificazione in Clemente Alessandrino, Pedag. 2, 92, 3 sgg. (cfr. 83, 3; 91, 1); Stromata 2,
144,1e 3,72, 1.

543 Cfr. Qoélet 3, 5: vd., del resto, in Luca, Atti degli Apostoli 15, 29, il divieto del "concilio" di Gerusalemme
(49/50).

544 Giovanni Crisostomo, Sulla vana gloria e sull'educazione dei figli 76.

545 \/d. Eusebio, Storia eccles. 6, 2, 12: per il caso conclamato del palestinese Aiace, che nella prima meta del
V secolo ebbe tre figli negli unici tre amplessi con la bellissima moglie, vd. Sozomeno, Storia eccles. 7, 28.
546 Cesario, Serm. 44, 7 (vd. a 3 sgg. — e cfr. 42 ,5; 43, 5 — per il rapporto sesso / peccato).

547 [Discepolo di] Paolo, 1 Tim. 2, 15.

96



Appendice a questo capitolo), non & consentito che essa provi alcun piacere (altra parola
tabu!) dall'eccitazione e dall'ardore del proprio consorte: sara un caso ma, nelle storie
agiografiche di ascete e martiri gia sposate, il piu assoluto silenzio tocca per lo piu al marito
legittimo ...

Anche l'affermazione che I'uomo deve star ben attento ad amare con una qualche
passione e a desiderare la moglie®*®, in ogni caso senza slanci e con assoluta moderazione
(se si vuole avere figli, avvertira nel 1526 l'umanista Erasmo da Rotterdam nella sua
ristampatissima Christiani matrimonii institutio®°), non & tipica del solo mondo rigorista
cristiano, ma anzi ha le sue radici nell'ascetismo pagano, specie neostoico, e nella scienza
antica.

Ed & proprio I'igienismo terapeutico-medicale classico, in particolare d'eta imperiale,
che tendeva a controllare quella «piccola epilessia»®®, quella «esaltazione irrazionale
dell'animo»%®!, quella perdita della coscienza che & I'orgasmo — che appunto per ciod pure i
cristiani devono rarefare e austeramente ridurre a contorni piti neutri e morigerati®®? — e a
tutelare e risparmiare rigorosamente il liquido seminale, segno / simbolo indiscutibile di forza
e dominio maschile, anche per gli Apologisti cristiani causa prima e unica della
generazione®.

Plutarco®* raccomandava vivamente ai coniugi dell'eta flavia-antonina — sulla linea
consapevole del mos maiorum romano — di essere sempre temperanti e di evitare qualsiasi
forma di trasporto affettuoso fra di loro in pubblico, e al marito, in ogni caso, di "controllarsi"
con la coniuge.

Ma gia in effetti intorno al 35/38 d.C. Seneca il Retore, in consonanza col
paternalismo tradizionale quirite, aveva scritto, e Girolamo riprese capziosamente alla fine
del IV secolo d.C.:

«ogni amore verso la moglie di un altro, indubbiamente, e turpe, ma verso la propria
consorte e assolutamente fuori luogo. L'uomo saggio deve amare con moderazione la
propria moglie, non con passione: frena ogni impulso al piacere e non si lascia andare
facilmente al rapporto sessuale. Nulla é piu vergognoso che amare la propria coniuge
come se fosse una donna d'altri»®>°,

E ancora, aveva premesso con immutato furore ideologico Girolamo, Padre della Chiesa,
riportando alla lettera sempre da Seneca il Retore il gia citato parere dell'austero pitagorico
Sesto,

548 \/d. Clemente Alessandrino, Stromata 3, 58, 1-2: e infra.

549 Christiani matrimonii institutio, Basileae MDXXVI, cap. 28 —
books.google.it/books?id=2bdbAAAAQAAJ&printsec=frontcover&hl=it&source=gbs_ge_summary_r&cad=0#
v=onepage&q&f=false.

550 Clemente Alessandrino, Pedag. 2, 94, 3.

551 Filone, Allegoria leggi 3, 264.

552 \/d. Agostino, De bono coniug. 3, 3 e Serm. 51, 12, 25: Paolino di Nola, nel suo epitalamio per Giuliano di
Eclano, figlio del vescovo Memore e lui stesso piu tardi (416) vescovo della sua citta, e Tizia (Carm. 25, 235-
236), arriva ad augurarsi «ut nescia carnis membra gerant» ...

553 \Vd. Sorano, Ginecol. 1, 30 sgg.: e Clemente Alessandrino, Stromata 3, 12; Tertulliano, De anima 27, 6.
554 Plutarco, Precetti coniugali 13 = Moralia 139E, e passim.

585 Cfr. Seneca il Retore, Matrim. fr. 85 Haase (con il parere di Sesto, Sent. fr. n.n.) = Girolamo, Adv. lovin. 1,
49,

97



«€é adultero chi ama troppo intensamente sua moglie»5.

Le conferme letterarie cristiane sono numerosissime e alcune qui gia date: si ricordi in
particolare la paradossale sollecitazione di Clemente Alessandrino®’ perché «la donna sia
considerata dal marito come una sorella», dopo che sono stati procreati i figli previsti,
maschi anzitutto (che fa il paio con la diffusa indicazione penitenziale proto-medievale che
interdiceva al marito di vedere la moglie nuda%%®, contraddicendo, in fondo, allo stesso
dettato biblico).

Nonostante Tommaso d'Aquino avesse insistito, in piena eta medievale, sulla
legittimita dei rapporti sessuali durante i periodi infecondi, condannati dai moralisti del
tempo, ancora alla fine del XIV secolo d.C. — in The Parson's Tale (Il racconto del
parroco)®®®, I'ultimo dei ventiquattro celebri Racconti di Canterbury di Geoffrey Chaucher
(1387-1388) — si ribadisce il principio che «l'uomo deve amare la propria moglie con
discrezione, pazienza e temperanza, come se fosse sua sorellay ...

Invito raggelante per la perdita integrale, esplicitamente raccomandata, dell'intimita
e sessualita coniugali che si propone alle donne, ma ancor piu impressionante per la
delegittimazione e privazione — la dove, almeno, istituzionalmente avrebbe potuto
svilupparsi — dell'affetto e della tenerezza maschili®.

Moti e sentimenti, del resto, per lo piu considerati da pagani e cristiani dei primi secoli
(e non solo!) — analogamente al desiderio e alla passione — antitetici e disonorevoli per la
virilita (tanto che alcuni si riferivano piuttosto, "alla greca", a rapporti omofili). E di essi, non
€ un modo di dire, si perse troppo spesso — per la donna — la nozione e il ricordo fino a
epoche recenti.

Ci sono, naturalmente, delle eccezioni anche vistose di donne che paiono aver
lasciato nei consorti una memoria non esclusivamente cerebrale o mistica: ad esempio, in
iscrizioni urbane del Ill/IV secolo d.C., quei mariti che piangono le loro mogli, I'uno perché
€ morta «ben prima d'aver saziato il suo amorey; I'altro perché forse non si era meritato del
tutto d'avere una simile donna, un donum siffatto; I'altro ancora perché lI'amava «come
nessun mai la sua donna»®®’,

E umanissimi risultano I'amaro, contraddittorio rimpianto dell'africano Agostino per
aver dovuto abbandonare — dopo dodici anni di vita in comune — la madre amatissima (e
anonima ...) di suo figlio Adeodato, e il malinconico lamento del campano Vero (tuus!) per
la moglie Prenestina, temperato dalla certezza cristiana che «neppure la morte rompera la
nostra unione»°%2.

5% Sesto, Sent. fr. n.n. = Girolamo, Adv. lovin. 1, 49 (e Ambrogio, Epist. 63, 32). Analoghe considerazioni in
Clemente Alessandrino, Pedag. 2, 99, 3; Agostino, De nupt. et concup. 1, 15, 17 e Contra lulian. Il, 7, 20: ma
cfr. gia, in ambito giudaico, Filone, Sulle leggi partic. 3, 2, 9.

557 Clemente Alessandrino, Stromata 6, 100, 3 (vd. 3, 7, del resto, per I'esorcizzazione del desiderio coniugale).
558 \/d. Teodoro, Lib. poenit. 12, 30 Wasserschleben (seconda meta del VIl secolo): di ben altro avviso I'AT
(cfr. Levitico 18, 7 sgg.; ecc.).

559 Capitolo 76: esemplare sulle «cinque dita» della "lussuria", anche coniugale.

560 Plutarco, Sull'amore 23 = Moralia 768F sgg.

561 Rispettivamente: CIL VI, 12072 Add. = CLE 546 = ICVR? 18428 = EDCS-14800292 = EDR149999: Roma,
IV secolo d.C.; ILCV 2390, 4707 (e, nello stesso senso, CIL VI, 29580 = ILS 8450 = ILCV 4709 = EDCS-
14803547).

562 Cfr. Agostino, Conf. VI, 15: e CIL X, 1230 = CLE 739 = ILCV 3478 = EDCS-11500159 = EDR129379 («...
coniugio nostro nec mors [d]ivortia ponet ...»).

98



L'ascetismo cristiano — sulla mal-intesa predicazione paolina — sembrava vieppiu
sviluppare in forme estreme l'estraniamento ai piu consueti modi di vita e al mondo
contemporaneo: con accentuazione, nel lll/IV secolo, degli spunti misogini e sessuofobi, a
tutto scapito della donna.

Anche l'odore rivelava il suo peccato "carnale"s®® ...: come ben riassunse un
anonimo, citatissimo detto attribuito a un monaco egizio del IV secolo, «la carne di ogni
femmina & fuoco»%%4.

E, neppur troppo paradossalmente, l'impulso erotico fini al centro del malcelato
interesse, delle ricorrenti paure e delle ossessioni del maschio célto e consapevole, laico e
non (e cosi, di tempo in tempo, istillato nelle convinzioni della stragrande maggioranza degli
uomini comuni).

Come nella societa imperiale dell'epoca, erano il desiderio di "fornicazione" e la
conseguente impuritd sessuale, ormai, la tentazione e l'angoscia per eccellenza del
quotidiano, quelli che allontanavano dall'azdésic, dalla felicita (eterna) senza sentimenti e
sensazioni, propria solo di chi tendeva / era nella verginita: al vertice della gerarchia di valori
umani e cristiani, da allora in poi ...

Si alteravano cosi, nello stesso tempo, anche significati e gestualita saldamente acquisiti
nella nuova religione, come — per fare un esempio — il semplice bacio.

Tabu in pubblico per i coniugi pagani, nel mondo cristiano I'osculum aveva (ri)assunto
I'antico senso di scambio della pace, saluto istintivo e affettuoso tra i sessi, senza
distinzione: ma, avendo forse in qualche caso perso la spontaneita naturale delle origini, fu
ben presto sospettato — dai moralisti e dal magistero — di essere tramite del desiderio e
prodromo di fornicazione, che coinvolgeva in particolare le donne.

«Alcuni non sono capaci che a far risuonare le assemblee col bacio senza avere in sé
I'amore. L'usare impunemente il bacio, che dovrebbe essere mistico, ... € causa di
turpi sospetti e di maldicenze. L'anima mostra la sua benevolenza con la bocca casta
e chiusa: e cosi si rivela in effetti la cortesia dei modi. Vi e, invece, un altro bacio
impuro, pieno di fiele, che finge santita ... | baci spesso iniettano il veleno della
libidine»°8°,

5. La donna dunque, in particolare dall'eta del vescovo Ambrogio in poi, ma gia del resto
nel I/l secolo d.C., doveva di fatto proporsi la rinuncia permanente alla sessualita come
valore e la scelta della continenza e verginita perpetua, dentro e — indubbiamente assai
meglio — fuori dal matrimonio, come forma di martirio senza spargimento di sangue
(Girolamo: Agostino aveva una certa preferenza per il martirio vero e proprio ...): e collocare

563 Almeno, al fondatore del cenobitismo orientale, I'egizio Pacomio: cfr. la Vita copta di Pacomio 43.

564 \/d., del resto, Giovanni Crisostomo, Dialogo sul sacerdozio 6, 8: venne ripetuto alla lettera, tra altri, dal
sacerdote pugliese, gia poeta marinista, Gianfrancesco Maia Materdona nel suo voluminoso, e piu volte
ristampato dopo la sua morte (1649), L 'utile spavento del peccatore. Overo la Penitenza sollecita, Roma 1649,
p. 73 = books.google.it/books ?id=-
bcongEACAAJ&printsec=frontcover&hl=it&source=gbs_ge_summary r&cad=0#v=onepage&q&f=false.

565 Clemente Alessandrino, Pedag. 3, 80, 2: per analoghe, contemporanee, situazioni a Cartagine vd.
Tertulliano, De virg. vel. 2, 14, 5.

99



tutto, anche il corpo, al di Ia del "mondo" e al servizio di Dio, come scrivevano Clemente
Alessandrino e altri Padri della Chiesa.

L'astinenza e la castita, in ogni caso, non erano novita propriamente cristiane, si &
gia visto, anzi in qualche modo erano comuni all'élite pagana neostoica e propugnate dalla
scienza medica ellenistica (e da intellettuali giudei integrati quali Filone): una sorta di codice
eugenetico, pure su basi pseudo-fisiologiche, distintivo di ceti superiori.

Ma nel Il/lll secolo si apre un varco insanabile tra quegli ebrei e pagani che praticano
e divulgano una sessualita moderata all'interno del vincolo matrimoniale e le varie autorita
cristiane che ne sostengono la rinuncia eroica, per accelerare I'avvento definitivo di Dio%66:
perd anche fra questi ultimi si concretizza la spaccatura latente da tempo fra le donne e gli
uomini laici da una parte e l'apparato ecclesiastico, dall'altra, gia singolarmente e
gerarchicamente superiore e sovra-posto al popolo di Dio.

Ormai, parrebbe, solo a chierici, monaci et similia, si possono collegare la possibilita,
il concetto stesso di santita: santita, in effetti, per disciplina e progressivamente per prassi
(ma non per natura e storia) celibataria. E, da allora in poi, la scelta verginale ne regold
I'accesso in modo quasi vincolante: dal IV secolo, almeno dai diaconi in su la verginita fu
d'obbligo, e se gia sposati venne richiesta — parrebbe senza grande riscontro ... — la
continenza assoluta.

Insomma, sul piano dei valori si era costruita e, piu tardi, si codifico ufficialmente6”
una doppia morale, un ordinamento maschile / femminile che vedeva, gerarchicamente, alla
sommita la condizione verginale e il martirio, secondo una costante del cattolicesimo, in
modo solenne e stupefacente confermata I'11 novembre 1563 dal Concilio di Trento nel
decimo canone della Doctrina de sacramento matrimonii®®® (in polemica con la
contemporanea, sostanziale rivalutazione del matrimonio nei confronti del celibato ad opera
della Riforma protestante).

Quindi, spesso strettamente collegata a questa (doppia) morale dai Padri della
Chiesa del lll/1V secolo®®9, risultd la condizione vedovile vissuta in continenza. Infine, isolato
e subalterno, posto inesorabilmente all'ultimo posto, risultava lo stato coniugale, che
avrebbe dovuto essere anch'esso — salvo le necessarie e ridotte fasi riproduttive —
assolutamente casto.

E che alle radici ci fosse sempre, e inesorabilmente, il sesso — che di per sé, scriveva
fra gli altri il laico e asceta militante Girolamo, non permetteva alcuna forma di perfezione
cristiana sulla terra ... — non par dubbio.

Con altre parole, e finalita diverse, I'avevano gia proclamato filosofi neostoici e politici
romani dei primi secoli dell'impero: ma solo qualcuno, come il pergameno Galeno, filosofo
e medico dell'eta antonina, sarebbe rimasto ammirato della scelta rigorosa dei cristiani «che

566 \/d. Tertulliano, De exhort. cast. 10, 11; Gregorio di Nissa, Sulla verginita 2, 2, 5 sgg.; 14, 4, 13 sgg.

567 Cfr. Clemente Alessandrino, Stromata 4, 149, 1 sgg.; Tertulliano, De exhort. cast. 9, 5; Ps. Clemente
Romano, 1 Lett. "ad Virgines" 4, 2: e Giovanni Crisostomo, Sulla verginita, passim; Girolamo, Adversus
Helvidium de Mariae virginitate perpetua, passim; Ambrogio, Epist. 63, 10, vd. 66, e passim; Agostino, Epist.
5e8.

568 Cfr. COGD lll, p. 127: «si quis dixerit ... non esse melius ac beatius manere in virginitate aut coelibatu,
quam iungi matrimonio: a(natema) s(it)» ...

569 \/d. Ambrogio, De viduis 1, 1; Girolamo, Epist. 24, 1 e 54, 13; Agostino, De bono viduit. 23, 29.

100



per tutta la vita si astengono dai rapporti sessuali»®’°, «nella speranza di essere pill uniti a
Dio»571,

Il rifiuto generalizzato del matrimonio risultava, invece, incomprensibile ai ceti colti e
dominanti, sconvolgendo il precario equilibrio socio-giuridico e demografico-statuale del
Mediterraneo.

«Noi abbracciamo la continenza per I'amore che portiamo a Dio e per la bellezza che
ha in sé», ricorda Clemente Alessandrino®’?, avendo della castita e della verginita un'idea
di liberta personale e una visione spirituale globale ignota agli antichi (salvo forse a Plutarco,
che piu volte aveva segnalato I'essenza non solo corporea, ma anche esistenziale e
comportamentale dell'uvomo): un'integrita di corpo e di spirito, non restrittiva né riduttiva, né
tantomeno giuridico-fisiologica ribadiva Ambrogio in una delle sue prime opere ascetiche,
Sulle vergini ... Altrimenti, si osservava, le vergini cristiane non sarebbero state differenti
dalle Vestali, vergini a tempo sul piano fisico ...

Senza gli estremismi e i fanatismi mistici, a volte sessuofobici e antifemministi, propri
degli eterodossi encratiti e pure dei moralisti e degli asceti ortodossi — Tertulliano, Origene,
Ambrogio (tra i cui corrispondenti, forse non a caso, non sono testimoniate altre donne oltre
alla sorella Marcellina, vergine consacrata ...), Girolamo —, questa idea di continenza
risultava cosi, ad esempio in Clemente Alessandrino, una sorta di complesso piano-guida
serio ed elevato, di grande attualita e vitalita spirituale:

«Non si deve considerare la continenza solo da un unico punto di vista, cioe quello dei
piaceri erotici: infatti va valutata anche a riguardo degli altri desideri che la nostra
anima alberga ... E continenza anche disprezzare il denaro, non tenere in conto
raffinatezze, proprieta, esteriorita, frenare la lingua, dominare con la ragione i pensieri
malvagi ...»°%"3,

In effetti, questa nobile e rigorosa éyxpareia, temperanza e dominio di sé, fu valore
preminente, addirittura centrale nella vita del cristianesimo fin dai primi tempi, ma portd
tuttavia ad alcune clamorose conseguenze per le societa e i costumi del Mediterraneo: i gia
ricordati rifiuto / deprezzamento del matrimonio, con forme di castita nuziali; e una
continenza inter- e post-matrimoniale, di difficile valutazione, non raramente programmata,
per le sposate, col classico metodo del "tirare in lungo", nell'attesa piu 0 meno impaziente
della scomparsa del coniuge.

«Sopporta ... tutta questa schiavitu [il matrimonio]: sarai libera solo quando egli
morira»°’* scrivera con acrimonia e brutalitd Giovanni Crisostomo alla fine del IV secolo
d.C. ...

570 |a citazione, di Galeno (se non & interpolazione cristiana), e si trova nel Compendio di storia del genere
umano, p. 109 Fleischer = Kirch 154, dello storico arabo del XIV secolo Ab( L-Fida.

571 | 'apologista ateniese Atenagora all'imperatore Marco Aurelio e al figlio Commodo, in Suppl. per i crist. 33,
2 sgg.

572 Clemente Alessandrino, Stromata 3, 59, 4; e Pedag. 2, 109, 4: vd. anche Tertulliano, Ad uxor. 1, 4, 4 e De
virg. vel. 3, 2 e 4, 3; Origene, Comm. 1 Cor., fr. 33 Jenkins.

573 Clemente Alessandrino, Stromata 3, 59, 1 sgg.

574 Giovanni Crisostomo, Sulla verginita 40, 1: Melania senior avrebbe dichiarato, con cinismo geronimiano,
dopo la morte quasi contemporanea di marito e due figli, che avrebbe servito meglio Dio «quia tanto me
liberasti onere» (Girolamo, Epist. 39, 5, 5). E vd. Palladio, Storia Laus. 67, 1, a proposito della nobile Magna,

101



Infine, sugli imbarazzanti e un po' strumentali modelli verginali di Gesu Cristo, e di Maria
simbolo dell'amore coniugale non sessuato (Girolamo, analogamente all'apocrifo
Protovangelo di Giacomo, del Il secolo d.C., ribadiva con decisione e fermezza la sua
condizione di «sempre vergine»®’®), e sull'esegesi paolina, la teorizzazione e la prassi
ufficiale della verginita, maschile — vissuta programmaticamente, per lo piu, lontana e
perennemente in sospetto delle donne — e femminile, sembrarono esaltare e proporre la
forma piu alta e perfetta di realizzazione dell'ideale religioso, per chiunque e di qualunque
eta fossed7S.

E se il maschio che decideva di non procreare — neppur in modo decoroso e
controllato — causava non pochi problemi all'ideologia e allo sviluppo societario romano e ai
cristiani piu moderati, che censuravano il celibato disciplinare e coatto (poteva portare «alla
misantropia e alla morte dei sentimenti»®’’), un duro colpo al mos maiorum veniva ancor
piu dall'istituzionalizzazione della scelta verginale muliebre.

Laddove, infatti, poteva attuare quest'impensabile fino allora e straordinaria forma di
emancipazione (altrimenti ne risultava direttamente e ulteriormente deminuta), la donna si
sottraeva alle limitazioni del suo ruolo biologico e metteva altresi in discussione I'autorita
decisionale del pater familias e la liberta sessuale del maschio in genere.

Preoccupazioni e affanni che, nel tempo, si stemperarono e si acquietarono, anche
per motivi "gestionali": ben presto, in effetti, per le famiglie cristiane una o piu figlie religiose
risultarono una forma di buon investimento socio-economico, per cosi dire ad accumulo,
notava Basilio di Cesarea nella seconda meta del IV secolo®8.

Il risultato fu una presenza femminile che apparve ingombrante e concorrenziale, se
non conflittuale, e veniva guardata con sospetto dal clero®®, anche per la contestuale forte
responsabilizzazione di alcune in attivita liturgiche (diaconesse, "vedove", ecc.), che le
poneva — con autonomia e mobilita — a fianco dell'uomo.

Abbiamo una ricca produzione teologico-pastorale sull'argomento, preziosa anche
storiograficamente, in cui — oltre al deprezzamento piu o meno sistematico dell'istituto
matrimoniale, secondo un topos largamente diffuso nel mondo classico / giudaico, su cui mi
sono gia soffermato — si rileva in particolare quanto sia mediocre, dubbia e tutto sommato
perdente la situazione della donna dipendente / sotto un marito%8°, a confronto della
bellezza, idealita e liberta della vergine dalle faccende e dagli impicci della maternita e della
prole.

vissuta nel IV secolo ad Ancyra (Ankara), che riusci a rimanere vergine — con ogni pretesto possibile ... — fino
alla morte del marito e a divenire quindi diaconessa.

575 E vd. il Il Concilio ecumenico di Costantinopoli, del 553, sent. Il (COGD |, p. 177).

576 «Senes pueri», dira Tertulliano, Apol. 9, 19: la topica paura delle donne & anche in De exhort. cast. 10, 11.
577 Clemente Alessandrino, Stromata 3, 67, 2 (cfr., del resto, Ambrogio, De off. ministr. 1, 50, 248). |l celibato
ecclesiastico viene sollecitato in occidente — in oriente, tutto sommato, il problema risulto, e risulta, assai meno
rilevante — dalla maggioranza dei Padri della Chiesa e dal magistero a partire dal IV secolo, ma diventa
disciplinarmente obbligante per il clero di rito latino solo nel XII (vd. nel | Concilio ecumenico Lateranense
[1123] e nel 11 [1139], rispettivamente can. 7 e 6-7 = COGD II, pp. 90 e 106).

578 Basilio, Lett. 119, 18.

579 Vd. le critiche nella prima meta del Il secolo della chiesa siriaca: Didasc. apost. 3, 8, 1 sgg., € passim.

580 \/d. Tertulliano, Ad uxor. 1, 7, 2; Origene, Comm. 1 Cor., fr. 33 Jenkins; Cipriano, De hab. virg. 22; Agostino,
Conf. IX, 9: e le notazioni antesignane di Clemente Romano, 1 Lett. 55, 3 sgg.

102



Che la psicologia femminile dei primi secoli fosse dominata — grazie anche (o
soprattutto, secondo i punti di vista) al maschio — da paura, angoscia, tristezza, alla ricerca
disperata di qualche "aiuto", non meraviglia piu di tanto ...

Insomma, si ha una contrapposizione esasperata tra i due ruoli fondamentali per la
donna, la condizione superiore "che non conosce uomo" e quella inferiore uxoria (l'unica, in
pratica, accettata nelle culture coeve), la vergine e la madre, colei che tende al cielo e colei
che si accoppia come gli animali.

Gia il filosofo ebreo Filone di Alessandria, del resto, aveva visto nella verginita un
concetto opposto e superante la femminilita: e il modo di vivere a essa connesso tensione
attiva ed eroica verso Dio, rispetto alla poverta / mancanza di energie morali di chi sta "sulla
terra" ...

E ormai lo spartiacque, anche in questo senso, che si sta ricucendo assai lentamente
e a fatica negli ultimi decenni del nostro tempo, non solo tra chierici e laici, ma tra chi sceglie
la vita religiosa (verginale) e chi sceglie la vita matrimoniale, tra chi vive I'esperienza della
continenza e chi invece vive una piena sessualita: e la donna, ovviamente, € sempre — in
qualunque situazione — al gradino piu basso ...

I monaco e teologo dell'ltalia settentrionale [?] Gioviniano, alla fine del IV secolo, parve
esserne evangelicamente avvertito e — sulla solida base dottrinale della grazia battesimale
uguale per ciascuno — dichiard pubblicamente sullo stesso piano le sposate, le "vedove" e
le vergini consacrate (che pare spingesse al matrimonio), ma si trovo contro, non c'é da
meravigliarsi, un po' tutti: I'autorita religiosa (che condanno il suo agrestis ululatus®®' come
eretico attorno al 390, in un Sinodo romano presieduto da papa Siricio®®? e, poco piu tardi,
in uno milanese, presente Ambrogio), il potere civile (l'imperatore Onorio fini per esiliarlo
nel 398) e, naturalmente, le componenti monastiche e ascetiche rigoriste (Girolamo in
particolare, che scrisse nel 393, quand'era a Betlemme, un aspro e acrimonioso libello
contro di lui®®3; e piu tardi anche Agostino).

Ma il modello ultimo, anche per la conclamata e rispettata vergine militante (piu
dinamica in occidente, piu appartata in oriente®®4), in una societa gerarchica e
tendenzialmente sessuofobica di uomini, risulta invece il seguire il costante e martellante
invito maschile — ortodosso ed eterodosso (encratiti, gnostici), entrambi di ascendenza
paolina®® — a trasformare la propria femminilita (gia di per sé, anche sul piano lessicale, in
complesso negativa nelle culture del Mediterraneo antico [vd. supra, capitolo 5.2]) in
mascolinita.

La donna, insomma, deve svuotarsi di sé, mutarsi in masculus®® pit o meno
camuffato, diventare la mulier virilis del mito e della storia pagana (modelli di

581 Ambrogio, Epist. 42, 2.

582 Cfr. Epist. 7 (392 ca.), con energica riaffermazione della perpetua virginitas di Maria, sostenuta un decennio
prima da Girolamo nell’Adversus Helvidium: quale poi il 1l Concilio ecumenico di Costantinopoli piu volte
decreto solennemente nel 553 (vd. sent. I, in COGD |, p. 177).

583 Girolamo, Adversus lovinianum: mitigato in séguito nelle sue Epist. 48-50.

584 Valgano, come tardi esempi, per I'Urbe Paola, sodale e amica di Girolamo (che ne scrisse il suo epitaffio
in Epist. 108, 33); per I'Asia Minore, Macrina iunior, sorella di Gregorio di Nissa (che le dedico una commossa
biografia) e di Basilio di Cesarea.

585 Pgolo, Efes. 4, 13.

586 Passio Perp. 10, 7: vd. anche Giovanni Crisostomo, Sulla verginita 47, 1; Girolamo, Comm. in epist. ad
Eph. 3, 5; e gli apocrifi (gnostici) Vangelo di "Tommaso" 114 (parole di Gesu in risposta all'affermazione di

103



comportamento degni di accedere — per Cicerone, Seneca, i neostoici, ma in via per lo piu
teorica — alla dignita umana e alla saggezza filosofica®®’) e della contemporanea cultura
giudaica: «il progresso € il passaggio dal genere femminile a quello maschile» scriveva
Filoned®8,

Deve, quindi, annullare e superare — e, nel caso, sublimare attraverso quella forma
piu alta di santita sulla terra che € il martirio (in cui, del resto, era |'autorita romana a cercare
di avvilire brutalmente la dignita della donna%®) — |a sua identita personale, le caratteristiche
peculiari, psicologiche intellettuali comportamentali sessuali, del suo femminino, che tanto
preoccupavano e non raramente ossessionavano il maschio: gli anacoreti vi coglievano una
metamorfosi del diavolo ...

«Forse cosi una donna si trasforma in uomo: abbandonando la sua natura femminile,
divenendo virile e percid perfetta»®°, senza corpo e senza tempo, insomma non-Eva per
eccellenza.

6. Fu una sorta di snaturante e snaturata omologazione all'uomo, ai suoi atteggiamenti e
comportamenti, funzionale alla coscienza e alle valutazioni paternalistiche di sempre: che
tuttavia — paradossalmente — tolse le vergini e le martiri dall'anonimato tipico per le donne
e fece loro guadagnare, pur nell'assoluta minoranza (temperata solo nel recente Novecento
dall'immissione di fondatrici di congregazioni religiose e di qualche madre di famiglia), la
quasi totalita dei "posti" muliebri del catalogo ufficiale dei santi e beati cristiani del tempo (e
I'attenzione critica, e acrimoniosa per la loro relativa liberta, dei patres familias e dei pagani
colti).

Ma, alle soglie di un medioevo rigorosamente gerarchico e maschile, queste tipologie
femminili restarono anch'esse oscura eredita per I'immaginario collettivo occidentale, laico
ed ecclesiastico, popolare e intellettuale.

Eppure, era stata, originariamente, proprio I'adesione al cristianesimo un potente
fattore perché la donna prendesse coscienza di sé, della propria dignita di persona, di
soggetto attivo, e sperimentasse le proprie capacita e possibilita, anche fuori dei ruoli
obbligati di figlia / moglie / madre (secondo il modello della «Mater dolorosa», fino
all'Ottocento ...), subalterni all'uomo.

Oggi non ci ritroviamo affatto in questi modelli proposti dai mass-media ascetici e
pastorali del tempo, cosi distanti, se non alieni, nel loro astratto rigore e furore teleologico,
dalla liberta e parita femminili proclamate e vissute con tanta immediatezza e naturalezza
qualche secolo prima da Gesu Cristo: la piu grande, quanto controversa e osteggiata,
rivoluzione etica, sociale e culturale dell'umanita era ancora ben lontana dall'affermarsi,
senza isterismi e pregiudizi di sorta.

Pietro che le donne erano indegne della "vita" eterna) e Vangelo di "Maria (Maddalena)" 6 e 9, 20, ambedue
del Il secolo. E vd. piu avanti.

587 \d. Plutarco, Virtu delle donne, passim = Moralia 242D sgg.

588 \/d. Filone, Questioni e soluzioni sull'Esodo 1, 8.

589 \/d. Passio Perp. 20, 1 sgg.; Prudenzio, Peristeph. 3 (404/405): e gli apocrifi Atti di Paolo e Tecla 22 sgg.
(160 ca.).

5% Clemente Alessandrino, Stromata 6, 100, 3 (e Pedag. 3, 67, 3): e vd. quello che scrisse Gregorio
Nazianzeno della madre Nonna, «donna nel corpo, ma piu che uomo nel comportamento» (Carmi 2, 1, 11, 57

sgg., 117 sgg.).

104



Come scrisse agli inizi del XXI secolo una teologa contemporanea del Camerun, la pastora
presbiteriana Grace Eneme®":

«Sono una donna,

madre della vita,

contadina, cuoca, domestica,
infermiera, custode notturna.

Sono una donna,

la chiave della famiglia.

Sono amata eppure oppressa,
stimata eppure subordinata,

adulata eppure battuta,

indispensabile eppure dimenticata.
Signore, tu mi hai creato e mi conosci,
tu conosci tutte le mie pene,

vedi le mie lacrime e senti i miei SOSpiri.
Tu sei il mio tutto.

Presso di te, Signore, c'é speranza.

In te continuero ad avere fiducia:
come donnax».5%2

591 Che gia aveva ben osservato, alla fine del Novecento, come «Cristo fu I'unico rabbino che non discrimino
contro le donne del suo tempo»: vd. G. Eneme, Living Stones, in New eyes for reading. Biblical and theological
reflections by women from the third world, curr. J. S. Pobee - B. von Wartenberg-Potter, Bloomington 1987,
pp. 28-32.

592 Un'edizione inglese in www.hanna-strack.de/blessingwords-and-prayers-around-childbirth.

105



7. APPENDICE

Il matrimonio nell'utopia fantapolitica del "Big Brother" ("Grande Fratello") di George
Orwell®3

Lo scopo del Partito non era solo quello d'impedire la nascita, fra uomini e donne, di
sodalizi che poi non sarebbe stato agevole controllare. Lo scopo vero, anche se non
dichiarato, era quello di togliere ogni piacere all'atto sessuale. Il nemico numero uno,
sia all'interno che all'esterno del matrimonio, non era tanto I'amore quanto I'erotismo.
Tutti i matrimoni fra membri del Partito dovevano ricevere ['approvazione di
un'apposita commissione e, anche se questo principio non era fissato da nessuna
norma esplicita, il permesso veniva sempre negato se | richiedenti davano
l'impressione di provare una reciproca attrazione fisica. Al matrimonio si riconosceva
il solo scopo di procreare figli da mettere al servizio del Partito. Il rapporto sessuale
doveva essere considerato un atto di scarsa importanza e vagamente disgustoso,
come un clistere. Anche questo fatto non veniva mai espresso a chiare note, ma lo si
inculcava in ogni membro del Partito fin dall'infanzia. Vi erano perfino associazioni,
come la Lega Giovanile Antisesso, che propugnavano la totale castita per i membri di
entrambi i sessi. | bambini dovevano essere generati per mezzo dell'inseminazione
artificiale (insemart, in neolingua) e allevati dalle pubbliche istituzioni. Si trattava, come
Winston sapeva bene, di poco piu di un paradosso, ma era perfettamente in linea con
l'ideologia complessiva del Partito, che si sforzava di distruggere l'istinto sessuale o,
se un simile progetto si dimostrava impossibile, di stravolgerne il significato e
insozzarlo. Winston non sapeva perché era cosi, ma gli sembrava naturale che cosi
dovesse essere e, almeno per quanto riguardava le donne, gli sforzi del Partito erano
coronati dal pit completo successo.

593 G. Orwell, 1984, in Romanzi e saggi, cur. G. Bulla, Milano 2000, pp. 954-955 — www.accademiapbs.it/wp-
content/uploads/2018/07/George_Orwell_1984-gioffre%C3%A8-2D.pdf  [Nineteen  Eighty-Four (1984),
London 1949].

106


http://www.accademiapbs.it/wp-content/uploads/2018/07/George_Orwell_1984-gioffre%C3%A8-2D.pdf
http://www.accademiapbs.it/wp-content/uploads/2018/07/George_Orwell_1984-gioffre%C3%A8-2D.pdf

7. «Parricida»>+:
la donna e I'aborto nel mondo antico®%

1. Le scarse e ripetitive conoscenze sulle limitazioni, negazioni o elusioni della nascita e dei
primi mesi di allevamento del bambino "classico" nel vissuto quotidiano, mi hanno
progressivamente portato a interessarmi anche dei fondamenti materiali e biologici
dell'esistenza, e dell'aborto in particolare (la contraccezione era meno, forse molto meno
diffusa e usuale nel Mediterraneo).

Nonostante, infatti, alcuni ottimi contributi recenti, mi & sembrato opportuno rileggere
se pur sinteticamente, e in punta di penna come si suole dire, il complesso problema della
limitazione delle nascite dal concreto punto di vista delle donne antiche, anche in questo
contesto protagoniste, ma vittime sottaciute e colpevolizzate.

Limitazione delle nascite, ho detto: chiarito subito che in questa generica espressione
i Greci e i Romani comprendevano sostanzialmente la contraccezione, I'aborto,

594 «Assassina»: vd. Girolamo, Epist. 22, 13 (383-384).
595 Cfr. il capitolo F del mio Donne a Roma antica: biblio-sitografia ragionata ...

107



I'esposizione — il metodo piu usato per limitare il numero dei membri di una famiglia — e
l'infanticidio, sara bene intendersi una volta per tutte sul significato preciso di nascita e
quindi di contraccezione nel mondo classico, prima di entrare nel vivo del discorso sulle
interruzioni di gravidanza.

In effetti, quanto al primo punto, sarebbe stato piu corretto scrivere coi giurisperiti del
Ill secolo d.C. spes vitae®®, ovvero "speranza, possibilita di nascita", visto che la
continuazione della vita era sicura per il maschio sano — almeno, di ceto medio-alto —, non
per la femmina, che doveva augurarsi l'accettazione, per nulla scontata, del pater familias,
secondo l'antico e indiscusso mos maiorum, contestato solo da Musonio Rufo e pochi altri,
che rimase in vigore fino al IV secolo d.C.

Solo nell'eta dell'imperatore Costantino | il Grande (306-337) — che condanno
ufficialmente I'esposizione dei neonati®®’ e la loro soppressione e ratifico il riconoscimento
degli illegittimi®®®, fors'anche pro domo sua (sarebbe stato in queste condizioni il figlio e
futuro imperatore Costantino Il ...) — si mise ogni uccisione di bambino sullo stesso piano
del parricidio (secondo una diffusa opinione: vd. infra, paragrafo 5), nell'eta di Valentiniano
| (364-375) I'abbandono dei neonati fu dichiarato passibile di morte®%°.

Quando non veniva sollevata dal padre dalla terra «madre e tomba»%°, su cui era
stata posta al primo vagito, e attaccata dalla levatrice al seno della madre, alla femmina
toccava la soppressione (per annegamento, strangolamento®', ..) ovvero, pil
comunemente, I'esposizione fuori dalla porta di casa o in una discarica pubblica.

«Se & maschio, allevalo; se & femmina, buttala fuori»: sono le esplicite e lapidarie
raccomandazioni inviate dall'Egitto alla moglie da un cittadino romano®?, secondo un
atteggiamento comune almeno fino all'eta medievale, specie per le gravidanze illegittime,
seguito tuttora su larga scala in Cina (esemplare, nella sua malinconica crudezza, Il neonato
abbandonato [1981/1984] di Mo Yan), in India, ...

Vera e propria discriminazione sessuale, in effetti, I'aborto selettivo & tragico
fenomeno ricorrente nel mondo moderno: scelta comune e diffusa in Asia, la
mascolinizzazione dei nascituri permane purtroppo, ancora oggi — come atavica pratica
culturale, piu che economico-sociale —, tra gli immigrati cinesi, indiani, albanesi in Italia e in
Europa, laddove invece la discriminazione prenatale & praticamente inesistente.

Quanto al secondo punto, le pratiche anticoncezionali appaiono essere un problema
sentito solo parzialmente nelle civilta mediterranee e vissuto, di fatto, prevalentemente dalle
donne: non & sempre facile, del resto, distinguerle da quelle abortive, con una confusione
che duro fino al XVII/XVIII secolo, anche per il duro, generalizzato e permanente ostracismo
del magistero ecclesiastico a ogni forma di contraccezione (ribadito solennemente nel 1968
nell'assai discussa enciclica di papa Paolo VI Humanae vitae®®3, che pure per la prima volta

5% Cfr. Paolo, in D. 50, 16, 231.

597 Cfr. CTh. 11, 27, 1.

598 Cfr. CI. 5, 27, 9.

59 Cfr. CTh. 9, 14, 1.

600 Macedonio di Tessalonica, in AP VII, 566 (540 d.C.): «mater genuit materq(ue) recepit» (CIL V, 7454 Add.
= CLE 809 = ILS 8342 = EDCS-05400704 = EDR010483 [Grazzano Badoglio (AT), eta imperiale]): e cfr. CIL
Xl, 973a Add. = CLE 1108 = CLE/Pad. 9 = EDCS-20402414 = EDR132450) [Reggio Emilia, | secolo d.C.]).
601 Cfr. Minucio Felice, Oct. 30, 2.

602 P Oxy. IV, 744 (The Oxyrhynchus Papyri, IV, edd. B. P. Grenfell - A. S. Hunt, London 1904) —
archive.org/stream/oxyrhynchuspapyrO04gren#tpage/242/mode/2up.

603 \/d. w2.vatican.va/content/paul-vi/it’encyclicals/documents/hf_p-vi_enc_25071968_humanae-vitae.html.

108



diceva si alllamore umano integrale, fisico e spirituale nello stesso tempo, senza
subordinarlo alla procreazione).

Fu cosi anche nel mondo romano, ma con un'acme d'interesse per le pratiche
anticoncezionali solo tra la fine della repubblica e i primi secoli dell'impero, in coincidenza
con la conquista di una maggiore liberta sessuale da parte delle matronae, delle donne dei
ceti dominanti / emergenti o a essi in qualche modo legate.

Di fatto, questa élite si mostrava sempre meno sensibile alle imposizioni patrilineari
della tradizione riguardo il matrimonio liberorum creandorum causa (per le quali, si & gia
visto nel capitolo 4.5, «la maggior parte delle donne & sposata per avere dei figli e assicurare
una successione, e non tanto per il piacere fisico»%%4) e anche ai pregiudizi pseudoscientifici,
che trovavano le cause della diffusa «isteria» femminile — anticamente considerata una
malattia organica che aveva origine dall'utero (il cui prolasso poteva provocare la morte
apparente®) — nella sfera genitale e la guarivano col rapporto sessuale8°.

Le fonti antiche — maschili nel complesso e legate ai ceti emergenti o di governo (per
i cui patres familias, significativamente, erano scritti di fatto i trattati di ginecologia) — parlano
con una certa approssimazione e disordine®®” dei metodi contraccettivi quali pratiche di
prevenzione delle nascite universalmente diffuse, trattandone per lo piu a proposito di amori
liberi o adultéri e, curiosamente, in assai minor misura per quanto riguardava i coniugi e le
prostitute: per questi ultimi casi, forse solo perché nel secondo non valeva la pena
occuparsene (eppure da sempre la prostituzione svincola il piacere dalla generazione ...),
nel primo poteva sia apparire imbarazzante accennarne in pubblico, sia risultare
anacronistico.

Si elencavano anzitutto misture preventive di vario genere che avrebbero dato la
«sterilita»®%® (e vd. infra) e profilattici rudimentali; e quindi agenti occlusivi, pre-rapporto
sessuale, ed espulsivi, post-rapporto sessuale (e pure lavaggi rituali in acqua fredda);
I'antichissimo®®® coitus interruptus, cui tra l'altro si deve la caduta vertiginosa della natalita
nel XIX secolo, ma che non pare abbia avuto grande fortuna nel mondo classico (fors'anche
perché mal si conosceva il rapporto tra eiaculazione e concepimento in vagina); e infine
I'allattamento pluriennale e il tardivo svezzamento, che portavano a continenze prolungate,
ben sfruttati dagli Egizi, ma molto meno dal mondo greco-romano®'?, pur essendo fin quasi
a oggi fra i principali sistemi di regolamentazione delle nascite — di fatto — nel mondo
contadino occidentale.

| neostoici d'eta imperiale — e quindi i moralisti cristiani, che nei Penitenziali del VII/IX secolo
le collocavano tra le perversioni sessuali — condannavano vigorosamente, del resto, le
contraccezioni perché minavano la continuita della specie (opinione contraddetta, tuttavia,
da Plutarco®'! per quanto riguarda le gentes ricche e i rischi derivanti da un'eccessiva

604 Sorano, Ginecol. 1, 34.

605 Cfr. Plinio il Vecchio, Nat. hist. 7, 52, 175.

606 Cfr., ironicamente, Marziale, Epigr. XI, 71.

607 Cfr. ad esempio Giovenale, Sat. 6, 594 sgg.

608 «... sterilitatem praebibunt ...» scrive Girolamo, Epist. 22, 13.

609 \Vd. Genesi 38, 8-10.

610 Cfr. tuttavia Ps. Plutarco, Educ. figli 5 = Plutarco, Moralia 3C sgg.; Agostino, In Psalm. 49, 27.
611 Plutarco, Amore prole 5 = Moralia 497C sgg.

109



frammentazione dei patrimoni) e sostenevano la fecondita fisiologica (come poi di fatto si
impose in Europa fino alla Rivoluzione Francese).

Di un generalizzato e consapevole controllo della fertilita, & noto, non pare sia il caso
di parlare per l'antichita (e fino a epoche recenti): d'altro canto, in tutte le civilta rurali,
Egqitto®'? e Israele®'®, ad esempio, mettere al mondo molti figli era I'unica possibilita di
garantirsi forza-lavoro futura, a fronte dell'altissima mortalita neonatale e infantile. E ancora
oggi la prolificita € considerata una benedizione nel mondo agricolo contemporaneo, mentre
€ vieppiu vista negativamente e risulta fortemente penalizzata dalla cultura liberale e
borghese, urbana in particolare, del mondo occidentale e pure, ormai, del mondo orientale
(Cina, ...).

Quasi 1/3 della popolazione periva in Grecia e a Roma entro i 10 anni di vita,
un'altissima percentuale entro il primo anno, specialmente per traumi da parto (fino al XIX
secolo causa comune e frequente di morte neonatale), problemi gastrointestinali e
respiratori.

All'epoca di Marco Aurelio, ad esempio, Frontone®'* testimonia la scomparsa in
giovanissima eta di cinque dei suoi sei figli, sebbene con un certo distacco, forse perché si
dichiara convinto che non conta piangere la morte di un neonato, in accordo con Cicerone
— che pure cadde in profondo stato depressivo per la trentatreenne figlia Tulliola, morta
dopo aver partorito®'® — e Seneca®’®.

(Dati terribili, questi ultimi, che ritroviamo lungo la storia medievale e moderna, e pure oggi
[dati 20175, oggi peggiorati]: a livello globale, 5,4 milioni sono i decessi che avvengono
nei primi 5 anni di vita (in circa la meta dei casi entro il primo anno).

La meta dei decessi prima dei 5 anni si € verificata nell'Africa Subsahariana e un
altro 30% in Asia Meridionale: 0,6 % in Italia [22,5 % all'unificazione]. In Africa, 1 bambino
su 13 muore prima del suo quinto compleanno: nei paesi ad alto reddito, questo numero &
paria 1 su 185.)

In effetti, voglio ricordarlo subito, le pratiche di prevenzione delle nascite — diffuse in ogni
ceto — spesso si limitavano, e non solo concettualmente, all'aborto (e all'esposizione, contro
cui si batté nel | secolo d.C. il neostoico Musonio Rufo nel suo perduto trattato Tutti i figli
generati devono essere allevati?%'8: ma, come il discusso problema dell'infanticidio, & qui
"fuori tema" e di fatto I'abbandono).

Influente, naturalmente, era la generale, scarsa considerazione della donna sia nella
fase del concepimento, sia nelle piu generali vicende quotidiane. La sua imbecillitas, si &
visto, viene intesa quale mutazione degenerativa dell'umano fin dall'antropologia
aristotelica: «maschio sterile»®'?, la donna & pur sempre, anche sul piano etico-filosofico

612 Cfr. Strabone, Geografia 17, 2, 5.

613 Cfr. Tacito, Hist. 5, 5.

614 Frontone, De nepote amisso 1 Van den Hout.

615 Cfr. Cicerone, Ad famil. 6, 18, 5.

616 Rispettivamente, Cicerone, Tusc. disp. 1, 39, 93 e Seneca, Ad Marciam 21 («vixit ... quantum debuit vivere
...»): ma vd., al contrario, Giovenale, Sat. 15, 131 sgg.

817 \/d. www.unicef.it/media/nuovi-dati-mortalita-infantile-2018.

618 Frammenti in Stobeo, Antol. 4, 24a, 15 e 27, 21: e cfr. il suo "allievo" Epitteto, Diatribe |, 136 e lll, 22.

619 Aristotele, Gener. anim. 728A sgg.

110



giudaico e cristiano®?°, sensus — corpo — materia a fronte di mens — anima — spirito [—
capitoli 4 e 5-6].

Incerte, e confuse in parte, rimanevano in fondo le opinioni, anche scientifiche, sul
concepimento e sulla gestazione. Il taglio cesareo, per offrire un esempio, veniva attuato a
Roma — per una legge "regia"®?' — esclusivamente dopo la morte della madre®??, per
aggirare il divieto di sepoltura di una donna incinta e, nel caso, tentare di salvare il nascituro:
il forcipe, che pure esisteva a Roma, venne del resto utilizzato per aiutare la nascita dei vivi,
e non tanto per estrarre i corpi morti, a partire dal 1600 ...

Altrettanto scarsa la rilevanza del feto che — prima (spes hominis®?®) e dopo la nascita
(infans®?*) — restod troppo spesso un oggetto misterioso per lunghi secoli: solo in anni recenti,
in ogni caso, la comunita scientifica — in Italia, ad esempio, il Comitato Nazionale di Bioetica
il 22 giugno 1996°2% — si & trovata d'accordo sul fatto che I'embrione umano vada trattato
come persona e a lui spettino una identita e uno statuto.

Eppure, gia il mondo ellenico discuteva se fosse vitale e "animato" mentre si trovava
in incubazione, o non fosse piuttosto da considerare quasi un'appendice della gestante: con
Empedocle e gli stoici®?8, il diritto dell'eta degli imperatori Severi e dell'eta di Giustiniano |
(Il e VI secolo) lo riteneva parte integrante delle viscere materne®?’, senza alcuna
sostanziale autonomia.

Per eliminarlo, si vedra, gli antichi ricorrevano alla medicina popolare, alla pratica
millenaria delle prostitute e delle ostetriche (e alla magia, di cui quest'ultime erano
tradizionalmente sospettate e accusate®?8): con gravi rischi per le spose-bambine, le quali
— giunte appena puberi al matrimonio, attorno ai 12/14 anni in lItalia, ai 16 nell'Africa
proconsolare (Tittia Lucilla®?°, sposatasi dodicenne in Tunisia, nella prima eta imperiale,
moriva neppur due anni dopo ...) — gia avevano di fatto subito una vera e propria
deflorazione iniziatica, con possibile lacerazione dell'utero, ad opera di mariti spesso brutali
e ben piu anziani.

E solo qualche medico, in effetti, si curava degli aborti spontanei, dei parti prematuri
e delle morti frequenti delle spose-bambine, condizione quest'ultima che ancor oggi
coinvolge drammaticamente nell'Asia meridionale e nell'Africa subsahariana almeno
70.000.000 di esse®30 [dati 2013, in aumento].

Le numerose feste di fertilita, dedicate in particolare a Venere [— supra, capitolo 4.3], si
mostrano del resto avvertite della difficolta del percorso femminile dal menarca alla
riproduzione, che fin dai primordi del mondo romano era posta sotto una duplice divinita

620 \/d. Filone, Creaz. mondo 165; Giovanni Crisostomo, Su Genesi, Omelia 4, 4. e Ambrogio, De Parad. 2,
271 e 3, 272; ecc.

621 Cfr. in D. 11, 8, 2.

622 Cfr. Virgilio, Aen. 10, 315.

623 Ulpiano, in D. 25, 4, 1, 1.

624 Cfr. Censorino, De die nat. 5, 5: e Lucrezio, Rer. nat. 5, 810.

625 \/d. bioetica.governo.it/it/pareri/pareri-e-risposte/identita-e-statuto-dellembrione-umano.
626 Commentati da Tertulliano, De anima 25.

627 «Mulieris portio ... viscerum»: Ulpiano, in D. 25, 4, 1, 1 (e cfr. Papiniano, ibid. 35, 2, 9, 1).
628 Cfr. Plinio il Vecchio, Nat. hist. 28, 20, 70-71.

629 Cfr. CIL VIII, 11665 = CLE 1497 = EDCS-23200354 (Haidra, Tunisia).

630 \/d. www.unicef.it/doc/4605/matrimoni-precoci-una-violazione-dei-diritti-umani.htm.

111



indigena, Carmenta®': Prorsa [diritta] per i parti normali, Postverta [rivoltata] per i parti
podalici®3?,

Si calcola che il 10 % delle gestanti morisse nelle e per le doglie, fatto non raramente
dichiarato nelle iscrizioni funerarie®33, specie se ripetute — come nel caso di Giulia, nipote /
amante dell'imperatore Domiziano®3 —, o per le loro conseguenze (la valutazione di tutto
cio quale vera e propria violenza famigliare € sensibilita solo del nostro tempo).

E le doppie morti immature — lo confermano numerose tombe bisome o sepolture
affiancate di madri e neonati e diverse testimonianze epigrafiche (di una schiava dalmata,
ad esempio, cruciata da quattro giorni di travaglio®3®) — non erano infrequenti nel mondo
romano.

Aristotelicamente, unico attore risultava in ogni caso I'uomo: il suo sperma conteneva
tutto il potenziale umano, depositato nell'utero femminile come in un contenitore — vas — piu
o meno accogliente (il meccanismo preciso dell'ovulazione, del resto, ipotizzato solo da
pochi filosofi, & scoperta degli anni Trenta del XIX secolo, quando nel 1827 il biologo
tedesco Karl Ernst von Baer isolo i follicoli ovarici ...).

«Madre si dice, ma non e lei che genera il figlio: diventa pero la nutrice non appena in
lei sia stato seminato I'embrione. Chi procrea € il maschio che la possiede: lei € come
un ospite, che per il suo ospite custodisce e preserva il concepito, a meno che gli déi
non lo annientino»83.

Insindacabile regista della nascita, che doveva essere denunciata entro sessanta giorni, il
pater familias lo era anche di fronte alla sua interruzione (in cio giuridicamente garantito fin
dal Il secolo d.C. da una specifica curatela ventris®3’): la moglie incinta, venter appunto, che
abortiva a insaputa o senza autorizzazione del marito, poteva essere legalmente
ripudiata®® fino all'eta di Costantino | il Grande (e poi dall'eta giustinianea®?), "divorziata"64°,
esiliata (come Ottavia®4', prima moglie di Nerone, nellisola di Ventotene) o addirittura
condannata a morte®4? ...

Proprio l'interesse, e pure la sconcertante attualita, dell'argomento, che coinvolge da
sempre, in modo drammatico, l'eterna subalterna della storia (e quasi mai, di fatto. il
maschio ...), mi ha appunto convinto a centrare brevemente la mia attenzione sulle pratiche
abortive nel quotidiano del Mediterraneo antico, oggi forse troppo superficialmente note: di
Roma pagana, in particolare, per la quale siamo relativamente meglio informati (per I'eta

631 Cfr. Plutarco, Romolo 21 e Questioni romane 56 = Moralia 278B-C.

632 \Varrone, Ant. rer. div. 103 Cardauns, riportato da Aulo Gellio, Noct. Att. 16, 16, 4.

633 \/d. nel Casciano, per un parto gemellare, AgerNursinus, pp. 90-94 = Sabina, p. 111 (inizi del Il secolo d.C.)
e nella Mauretania cristiana CIL VI, 20288 = CLE 1834 = ILCV 3436 = EDCS-26100409 («causa meae mortis
partus ...»).

634 Cfr. Plinio il Giovane, Epist. 4, 11; Svetonio, Domit. 22; e infra.

635 CIL Ill, 2267 Add. = EDCS-27900015 (Salona, Croazia, I/ll secolo d.C.).

636 Eschilo, Eumenidi 658 sgg. (Atene, 458 a.C.).

637 Cfr. Ulpiano, in D. 25, 4, 1 praef.

638 Cfr. Plutarco, Romolo 22, 3.

639 Cfr. CI. 5, 17, 11, 2.

640 Cfr. FIRAZ? I, pp. 646-647.

641 Cfr. Tacito, Ann. 14, 63, 1.

642 Cfr. Cicerone, Pro Cluentio 11, 32 (a proposito di una donna di Mileto, 79/77 a.C.), ripreso in D. 48, 19, 39.

112



paleocristiana il discorso mi avrebbe portato troppo lontano, e ne accennerd appena
nell'ultimo paragrafo).

2. Alle donne romane del tempo che volevano abortire senza grossi problemi il grande
medico pergameno Galeno consigliava, nell'eta dell'imperatore Marco Aurelio,

«fai bollire con aceto due tazze di fave tritate finissime: quando arrivano a mezza
cottura aggiungici un'oncia di aloe [il succo amaro delle sue foglie e tuttora usato come
digestivo e lassativo] e fanne una polentina, da spalmare sul ventre»%43.

Oppure, se c'era urgenza e si era d'estate, tra i pessari occlusivi piu diffusi da introdurre nel
collo dell'utero®#, ne proponeva uno fatto con due fichi e mezzo al salnitro.

Il suo collega efesino Sorano, il "ginecologo" piu noto nella Roma di Traiano, colui
che forse per primo nel mondo occidentale aveva definito la differenza sostanziale tra
contraccezione e aborto® (e tra aborto procurato, prima che il feto sia "maturo”, e quello
terapeutico, a salvaguardia della salute e vita della madre), alle piu tradizionali indicazioni
di interruzioni della gravidanza effettuati con mezzi meccanici, aggiungeva — sulla falsariga
di Ippocrate — una ricca casistica di pessari, impiastri, pozioni medicali, a partire dalle
celebrate decozioni del prezzemolo trattato, tuttora usate.

Eredita di millenni, come ci testimonia su un papiro egizio del XIlI secolo a.C. una
delle ricette anticoncezionali/abortive piu antiche del Mediterraneo:

«devi lavare la sua vagina con chicchi di grano rosso [«pepe nero», consigliava piu
impietosamente il medico Dioscoride, nel | secolo d.C.] per impedire che accolga il
seme. Poi, per sciogliere lo sperma, preparale una bevanda composta per un terzo da
olio, un terzo da sedano e un terzo da birra dolce. Lei dovra riscaldare questa pozione
e berla quattro volte, al mattino».

Un altro papiro tardoimperiale (V secolo d.C.), giuntoci da Licopoli nell'Alto Egitto, ci
conferma la straordinaria fortuna, non solo popolare, di tali indicazioni:

«per prima cosa si devono macinare finemente le foglie di aloe e la resina di lentisco,
poi aggiungere altri ingredienti, come le foglie di assenzio e una pasta di datteri, messi
a macerare nel vino la sera prima, quindi la polvere di aloe e di lentisco macinato.
Perché tutto acquisti una certa consistenza, versare dell’'olio di nardo o del succo di
mela cotogna. Dosare bene in modo da ottenere un impiastro».

E per chi voleva unire |'utile al dilettevole — si fa per dire ... — c'era la possibilita di ottenere
buoni risultati sia, per la donna, ingerendo vini bianchi piu 0 meno opportunamente trattati
(fatto neppur troppo singolare in quanto l'uso terapeutico del vino puro — proibito dall'VIII
secolo a.C. alle donne [vd. supra, capitolo 4.6] e tale rimasto almeno fino al Xll secolo d.C.,
si & gia visto — era di per sé considerato un contraccettivo®4®, specialmente tuttavia se

643 Galeno, Rimedi usuali 2, 20.

644 \/d. la descrizione in Celso, De medic. 5, 21.

645 Sorano, Ginecol. 1, 60.

646 \/d. Valerio Massimo, Fact. dict. mem. 2, 1, 5 e 6, 3, 9; Aulo Gellio, Noct. Att. 10, 23.

113



bevuto dal maschio®47), sia, per 'uomo, spalmandosi sul pene — prima del rapporto con una
donna incinta — impiastri a base vegetale, con potere astringente della cervice uterina,
ovvero applicandovi l'aceto (la cui funzione spermicida, intuita gia nel VI secolo d.C., é
tuttora ben nota alle prostitute rurali per le lavande vaginali).

L'apparente cinismo di questi pochi esempi gia offre un significativo panorama della
diffusione universale degli abortivi — e dell'aborto — nel mondo mediterraneo, nonostante la
formale e diffusa opposizione della scienza medica ufficiale, almeno dall'eta di Ippocrate,
nel V/IV secolo a.C. Ma ben prima abbiamo testimonianze precise di un'evoluzione tutta
legislativa del fenomeno, e naturalmente in senso negativo.

L'aborto, per lo piu, specie se indotto e se maschile era la vittima (e, a Roma, non
era autorizzato dal pater familias), fu generalmente ritenuto un omicidio, pur a diversi livelli
di valutazione e pena: in ogni caso, per Posidonio di Apamea risultava una «nota falsa»
nella «melodia» complessiva della gestazione. E della donna, per un bel pezzo, si continud
a parlare al massimo come di una cosa.

Fin dal 3.000 a.C., del resto, &€ conosciuta nelle terre mesopotamiche dell'Asia
centrale — nei "codici" sumeri, babilonesi, assiri, ittiti — tutta una serie dettagliata di aborti
procurati, provocati colpevolmente o colposamente da altri: per traumi o urti piu 0 meno
intenzionali.

La civilta sumera — pur nell'esclusiva considerazione delle donne libere — € la prima
a noi nota a comminare pene pecuniarie secondo la gravita dell'atto, iniziando cosi il
principio legislativo della riparazione in solido del danno, che fu poi universalmente
accettato dalle civilta mediterranee seguenti.

A Roma, cosi, I'enigmatica Lex Cornelia de sicariis et veneficiis®® ancora nell'eta di
Silla comminava la pena di morte per chi favoriva l'interruzione di gravidanza, preparando,
comperando, detenendo o somministrando «venenum malum necandi hominis causa»%4®
(piu tardi I'esilio, ovvero i lavori forzati se il reo apparteneva agli humiliores, con gli imperatori
Severi®®): era previsto, d'altro canto, fin dalla Lex Aquilia de damno®', della media fase
repubblicana, un adeguato risarcimento patrimoniale dell'atto.

Con qualche rilevante e inevitabile eccezione di impunita, come nel caso — gia altrove
attestato nell'antichita (a proposito del re di Persia Cambise Il [629-522 a.C.], ad esempio,
per l'uccisione colposa della sorella / moglie incinta®%?) — di Poppea Sabina, fatta abortire
nel 65 d.C. con un calcio durante la seconda gravidanza, e di li a poco deceduta, per uno
scatto d'ira dell'imperatore Nerone, suo terzo marito, alterato a causa di una gara
equestre®3,

Della donna che abortiva, tuttavia, non ci si preoccupava, se non come di un bene
collettivo, reso temporaneamente infruttifero o inutilizzabile: e Hammurabi, da uomo e
statista coerentemente teso a controllare rigorosamente la societa mesopotamica, a meta

647 Cfr. Macrobio, Saturn. 7, 6, 8.

648 Cfr. in D. 48, 8.

649 Cicerone, Pro Cluentio 54, 148 sgg.: per I'applicazione all'aborto procurato cfr. Paolo, Sent. 5, 23, 14.
650 Cfr. Paolo, in D. 48, 19, 38,5.

651 Riportata da Ulpiano, in D. 9, 2, 27, 22: e cfr. ibid. 9, 2, 39.

652 Cfr. Erodoto, Storie 3, 32, 4.

653 Cfr. Svetonio, Ner. 35, 5; Tacito, Ann. 16, 6, 1 sgg.; Cassio Dione, Storia rom. LXII, 28, 1.

114



del XVIII secolo a.C. badava nel suo Codice®** solo al danno ricevuto oggettivamente dallo
stato, privato di futuri contadini e soldati.

E la legislazione babilonese codificava quest'ulteriore ingiustizia, che sara perpetrata
fino ai nostri giorni: diversa era la penalita se si faceva abortire una schiava, una suddita o
una donna libera, per la quale ultima si poteva prevedere la legge del taglione (in senso
lato: sarebbe stata messa a morte la figlia dell'omicida ...).

Senza naturalmente preoccuparsi minimamente di studiarne o prevenirne le cause,
o di porsi almeno il problema.

Tutti i ceti dirigenti delle comunita piu avanzate, del resto, erano diversamente impegnati a
reprimere l'interruzione di gravidanza, senza distinzioni eccessive tuttavia tra aborto
procurato e aborto spontaneo: anche quest'ultimo, pur noto alla scienza®®®, di fatto
sottovalutato e praticamente ignorato sul piano umano, personale e sociale, teste tra tanti
la sostanziale indifferenza di Plinio il Giovane®8, ai primi del Il secolo d.C., per I'aborto
naturale e il grave pericolo corso dalla sua giovane terza [?] moglie Calpurnia.

Cosi avveniva, nel secondo millennio a.C. in Assiria, dove il colpevole poteva essere
punito con la morte (e l'interdizione della sepoltura), e in Israele®®’, che ha una legge del
taglione non dissimile da quella sumera e assiro-babilonese; ma pure — piu tardi — a
Cartagine, Atene, Roma ...

In un papiro egizio, scoperto un secolo fa, i legislatori locali

«proibirono alle donne di abortire e alle disobbedienti imposero una sanzione: e
vietarono loro di farsi sterilizzare [?] e di impedire il concepimento, e stabilirono premi
per I'uvomo e per la donna nel caso di prolificita, mentre resero gravose le tasse a
coloro che non avevano figli».

| risultati, pero, si fecero certo attendere, visto che questo editto venne periodicamente
reiterato fra i contadini della valle del Nilo per almeno un secolo.

In definitiva, le donne — specie le piu povere e socialmente non tutelate o protette — non
avevano sorte molto diversa da oggi, anche allora costrette a situazioni umilianti o
degradanti: e se hanno potuto destare curiosita e una certa angoscia il ritrovamento ad
Abido, nell'Alto Egitto, di numerosi piccoli aborti imbalsamati, non pochi accanto alle loro
madri, cantanti e prostitute sacre di 3.000 anni fa, dobbiamo tenere conto che questo
trattamento pubblico, cosi umano e civile, era del tutto una eccezione.

Nella generalita, valevano le parole dei poeti satirici romani sulle donne comuni, di
modesto o infimo ceto, che «a collo nudo mostravano abbondantemente le spalle» (fatto
impensabile per una matrona) e sopportavano il peso del destino, sia dovendo crescere a
forza il figlio casuale o non voluto, sia spesso dovendo abortire in modo crudele e nascosto:
mentre le donne dei ceti dominanti e le ricche non abortivano — perché, non volendo

654 Cfr. Hammurabi, Codice 209-214 Szlechter.
655 Cfr. Sorano, Ginecol. 1, 59.

656 Plinio il Giovane, Epist. 8, 10.

657 Cfr. Esodo 21, 22 (XI/V] secolo a.C.).

115



rischiare, preferivano gli eunuchi e gli sterili notori, ironizzava Marziale®®... — o, se lo
facevano, utilizzavano I'arte discreta, quanto costosa e qualche volta pericolosa, dei medici
di casa.

3. Anche le tecniche abortive, alla fine, non erano nel mondo antico molto dissimili da quelle
contemporanee, e perpetuavano una consolidata divisione di casta, se non di ceto, che gia
allora separava le ricche e influenti matrone dalla moltitudine delle donne subalterne, libere
e schiave.

Specialmente fra quelle del popolo, in oriente come in occidente, erano diffusissimi
semplici e grossolani mezzi meccanici, spesso fatti in casa, adoperati dalle stesse donne
incinte, aiutate per lo piu dalle madri e dalle zie materne / nutrici, o dalle numerose donne
anziane, levatrici improvvisate, fattucchiere e profumiere / droghiere — le mammane del
tempo —, le piu fortunate dai praticoni e dalle levatrici (cui spettava ab antiquo il compito,
come testimonia Socrate per la madre Fenarete®®°, ma dipinte nella commedia come beone
e ciarliere).

(Detto neppur troppo tra parentesi.

La levatrice (uaie), in ogni caso, suscitava spesso sospetti e paure al maschio
romano.

In effetti, & colei che fa nascere, ma & anche colei che fornisce anticoncezionali e
abortivi®®®, temuti dai mariti e dai padri che non li avessero programmati o almeno
autorizzati, e quindi vedevano compromessa — contro la loro volonta — la prosecuzione della
stirpe e il controllo sulla donna: la capacita di procurare aborti faceva incorrere in gravi pene
nella legislazione romana®®’!, specialmente quando il pater familias risultava "dis-informato"
o all'oscuro, e confinava con la magia / stregoneria.

Paura che porta, appunto, i maschi ad assimilare la levatrice alle maghe / indovine
(sagae), che spesso praticavano il mestiere di mezzane e di pronube e che, in comune con
le ostetriche, avevano l'eta avanzata e il fatto inquietante di occuparsi del corpo e dei
problemi delle donne: ma, qualche volta, anche di faccende maschili.

Cosi, nel Satyricon di Petronio, la vecchia Proseleno si occupa dell'impotenza
sessuale che affligge Encolpio e cerca di guarirla con empirici rimedi magici®62,)

Ogni sorta di ferro abortivo, e poi forcipi, sonde e diaframmi di vario genere, sono stati
ritrovati in tombe di donne, riprodotti su bassorilievi e ricordati nelle opere scientifiche e
letterarie dell'antichita greco-orientale ed ellenistico-romana.

Fra i piu noti, il malinconico éufovocedxtng®®3, sgozzafeti!, I'ago di bronzo che era lo
strumento principe — da Ippocrate di Coo in poi — dei medici e "ginecologi" umanitari classici
(ma non di Sorano®®*, "inventore" della sella da parto, la sedia ginecologica, che fu contrario

658 Marziale, Epigr. VI, 67.

659 Cfr. Platone, Teeteto 149C-D.

660 \/d. Plinio il Vecchio, Nat. hist. 20, 226; Sorano, Ginecol. |, 4.
661 Cfr. D. 9, 2, 9, 1, 48, 8, 3; 49, 19, 38, 5.

662 Cfr. Petronio, Satyr. 131, 2-7 e 134 sgg.

663 Tertulliano, De anima 25, 5.

664 Cfr. Sorano, Ginecol. 1, 65.

116



all'aborto chirurgico), i quali preferivano uccidere sul colpo il feto all'interno delle loro ricche
clienti, e non dilaniarlo vivo, come capitava coi terribili coltelli anulari e coi ganci smussati.

Strumento, del resto, assai diffuso anche tra le donne piu povere e piu disgraziate
nelle forme casalinghe degli spilloni o delle fibbie acuminate, che perforavano spesso — non
diversamente dai piu moderni ferri da calza — 'utero della gestante.

Esisteva naturalmente una larghissima tradizione sui metodi cosiddetti naturali per
abortire (ad esempio, la compressione del ventre con fasce, denunciato dai rigoristi
cristiani®®®), alcuni assai singolari e testimoniati anche in vasi fittili (che riproducevano scene
della vita popolare e del teatro greco-italici del V/IV secolo a.C.) dell'ltalia meridionale e
insulare: si andava dal sollevamento e spostamento di enormi pesi morti; ai salti ripetuti e
violenti, specie con la luna nuova, descritti e raccomandati da Galeno e Sorano®®, e ripresi
nell'Europa moderna del XVI secolo, sulla base di Ippocrate; ai bagni caldi-freddi lunghi e
prolungati; ai viaggi su tiri a due, che procedessero ad alta velocita sulle strade lastricate
piu sconnesse.

Ma non € che le cose andassero cosi lisce: sia perché non molte possedevano un
veicolo a ruote, sia perché si rischiava — come maliziosamente osservavano i comici e i
mimi di quartiere — l'imbarazzo di esporsi alle sicure malignita e allo scherno dei vicini, e
anche alle sanzioni di legge (che gia mal tolleravano donne incinte nelle terme dell'Urbe e
poi di Costantinopoli).

Restava quindi il piu incerto, ma piu discreto uso di bevande trattate e di pozioni
vegetali. Fra le piu diffuse appunto, da etda immemorabile, i vini medicati dell'Ellade
(I'Acaia®®” in particolare), ben noti da sempre alle donne ricche greco-romane; il succo
resinoso del silfio africano, il celeberrimo laserpicium di Cirene, da quindici secoli tuttavia
estinto tra le specie botaniche del Mediterraneo; e la comunissima felce femmina: tutti,
anzitutto, ritenuti anticoncezionali formidabili.

E l'infinita serie di bevande e droghe, sulla base di almeno 450 piante ed erbe
medicinali ricordate nel | secolo d.C. dal medico Dioscoride e da Plinio il Vecchio, per via
orale o vaginale, che la tradizione e l'usanza lasciavano filtrare e avevano trasmesso nei
millenni da un capo all'altro del mondo antico, non sempre avvertendo sulla possibile
pericolosita o velenosita di alcune.

L'esperienza di praticoni e di levatrici orientali aveva dettato e perfezionato una
vastissima farmacopea nel campo degli anticoncezionali e degli abortivi, trasmigrata
lentamente con le ballerine e le prostitute®® nei porti e nei centri commerciali del
Mediterraneo: e anche con le specialiste di cosmesi e delle piu raffinate arti erotiche che
dinasti e signori ellenistici chiamarono a Pergamo e Alessandria d'Egitto, i senatori e gli
imperatori romani nell'Urbe e in tutte le piu importanti citta del tempo.

All'epoca dell'imperatore Tiberio era acclamata fra tutte I'abilissima cortigiana greca
Elefantide, che serviva, a quel che si diceva, anche il palazzo imperiale®®®: le sue ricette
erano quelle gia raccolte secoli prima dal grande Ippdcrate (il quale pure, nel "suo" celebre
Giuramento, avrebbe formalmente impegnato i medici — ma, di fatto, solo una minoranza lo

665 Ad esempio, in eta severiana, Tertulliano, De virg. vel. 14, 4, e lppolito, Confutaz. 9, 12, 25.
666 Cfr. Sorano, Ginecol. 1, 20.

667 Cfr. Plinio il Vecchio, Nat. hist. 14, 22, 116.

668 Per le meretrici romane d'eta tardo-repubblicana cfr. Lucrezio, Rer. nat. 4, 1269 sgg.

669 Cfr. Plinio il Vecchio, Nat. hist. 28, 33, 81: e, per i suoi libri "erotici", Svetonio, Tib. 43.

117



segui ... — a rifiutare ogni pratica abortiva e a non dare alle donne «pessari per provocare
I'aborto»%79), a sua volta debitore delle scuole mesopotamiche ed egizie.

In queste collezioni, contro la cui pubblicazione e diffusione si ersero polemicamente Plinio
il Vecchio®”! e, variamente, Galeno, si partiva dalle indicazioni piti semplici a realizzarsi
(infusi diuretici ed espulsivi, pozioni di olii caldi); a quelle piu complesse, ma sempre
facilmente attuabili in casa, come i semicupi o cataplasmi che avevano a base decotti di
ogni tipo; alle ricette piu sofisticate e sicure («che non creino irritazioni»®7? alla parte,
cagionando abrasioni interne o danni alla bocca dell'utero, quali invece non pochi abortivi o
tamponi vaginali per impedire il passaggio dello sperma).

Come ho gia accennato, quasi tutto il mondo vegetale era coinvolto (piu raramente
quello animale), con usi caratteristici propri della geografia regionale. Ai piu noti e comuni
decotti di semi di lino o di semi triturati di carota selvatica, si aggiungevano quelli di fieno
ellenico, malva, ruta, artemisia, menta "romana" (di cui studi recenti hanno confermato
alcune proprieta abortive), lattuga, ciclamino, violacciocca, melagrana (consigliato da
Sorano), caprifico delle tombe, cedro del Libano (un abortivo portentoso per Plinio il
Vecchio®”3): ma soprattutto salice, perché — ritenuto sterile come il mulo — avrebbe certo
reso infeconde le donne®74.

Anche se poteva capitare, come € piu volte testimoniato, che le ricche matrone
romane protestassero discretamente col loro "specialista" per la non facile reperibilita di
certi ingredienti-base: non erano poi cosi comuni nell'Urbe la pasta di datteri, acacia, miele
e sterco di coccodrillo, poi di elefante, quindi di altro animale (in uso fin dal XV secolo a.C.
in Eqitto, fino almeno al XlII secolo d.C. nelle campagne europee), o il fiele di toro che, con
farina di lupini e assenzio, dava luogo a un impiastro dichiarato da molti, e pure da
Sorano®’s, efficace.

| droghieri / farmacisti dell'epoca, spesso su "prescrizione" delle levatrici, avevano un
bel daffare, nelle loro tabernae: accanto agli innocui preparati digestivi o purgativi, piu o
meno contraccettivi, che di donna in donna sono giunti all'occidente moderno, o alle
numerosissime essenze e pomate, i loro vasi e i loro unguentarie contenevano, a volte gia
pronte, le piu blande ed economiche misture abortive dell'antichita.

Bastava una manciata di pillole fatte con impasto di mirto, seme di violacciocca (o
bucaneve) e lupini amari in parti eguali, o un tampone imbevuto — in rapporto allo sviluppo
del feto — di 9/12 grammi di foglie di ruta, 6/8 grammi di mirto e 6/8 grammi di lauro,
stemperati in una coppa di vino.

Oppure, ma costava di piu, ci si poteva far preparare un pessario di violacciocca (o
bucaneve), crescione, zolfo, assenzio e mirra (la cui gommoresina era tra i contraccettivi
piu decantati), impastati in eguale quantita d'acqua, che impedisse il movimento dello
sperma.

Per le matrone romane di alto rango, come gia del resto per le donne dei faraoni, i
grandi medici componevano di persona misture di venti / trenta e piu sostanze vegetali

670 Ps. Ippocrate, Giuram. 1, 3.

671 Plinio il Vecchio, Nat. hist. 25, 3, 25.

672 Sorano, Ginecol. 1, 65.

673 Plinio il Vecchio, Nat. hist. 24, 11, 17 sgg.

674 Cfr. Isidoro, Etymol. 17,7, 47: a 17, 10, 11 e 20 sulle proprieta della lattuga e del lapazio.
675 Sorano, Ginecol. 1, 64.

118



diverse, ben equilibrate e amalgamate, che Galeno — con altri medici — elencava
particolareggiatamente nelle sue opere terapeutiche giunte fino al medioevo, non senza
polemiche al riguardo.

Ma pure questo — a quel che Aristofane, Marziale e Apuleio scrivevano, I'uno per
I'Atene del V secolo a.C., gli altri per I'impero romano dei primi due secoli — non doveva in
qualche caso essere efficace.

Si poteva allora ricorrere ai mezzi parapsicologici, mal tollerati ovvero proibiti dalla
legge: anche se forse & fantasia dei moderni che si facessero traumatizzare le donne incinte
da cani furiosi e ringhiosi, accanto ai quali il diritto romano — nella sua inevitabile e
puntigliosa precisione — avrebbe pure previsto verri, piccoli cinghiali, addirittura animali
feroci ...

L'organizzazione e le spese per un aborto controllato, di fatto, erano sostenibili solo dai ceti
ricchi o emergenti.

L'indigenza e la disperazione spingevano cosi non poche gestanti, al momento della
nascita, ad accettare il parto per compressione, spesso abortivo quanto assai pericoloso
per la madre: ovvero alla crudele e dappertutto operata esposizione fuori dalla soglia di
casa del neonato, specialmente se di sesso femminile, solo in linea teorica tuttavia ritenuta
dalla tradizione classica un aborto post-naturale, visto che si contava sulla "raccolta" degli
esposti da parte di persone interessate alla loro crescita e vendita futura come schiave /
schiavi, prostitute, ecc. (le fonti letterarie classiche e la stessa giurisprudenza
tardoimperiale®’® sono esplicite al riguardo).

Come scrive nella prima meta del Ill secolo a.C. il commediografo ellenistico
Posidippo, «un figlio maschio lo alleva chi & povero, ma una figlia femmina la espone anche
chi & ricco»®’7.

Le fataliste, le ottimiste e le superstiziose si premunivano altresi — non raramente in
aggiunta ai metodi usuali — con amuleti, oggetti e indumenti piu 0 meno magici, consuetudini
e pratiche rituali che si perdevano nella notte dei tempi, disattendendo in effetti le quali, si
riteneva comunemente, la pratica abortiva poteva risultare inefficace.

A ben vedere, faccia antagonista e per cosi dire positiva di quelle antiche liturgie
sono tutti i piccoli atti di feticismo che ancora oggi le madri compiono in letizia e naturalezza
nel preparare secondo tradizioni canoniche i vari corredini.

O, ancor piu, l'evitare assolutamente i "nodi" che impediscono liberta di movimento
e di circolazione: l'intreccio delle mani e delle dita e I'accavallamento delle gambe (perché
avrebbero potuto favorire I'annidarsi nel corpo di forze ostili al normale decorso della
gravidanza®’8), ma anche il groviglio dei capelli (che dovevano appunto essere sciolti
quando la gestante invocava Giunone Lucina, protettrice del parto, durante i Matronalia del

1 marzo).
E sono i "nodi", del resto, che — nella mitologia e nell'immaginario collettivo classico,
e postclassico — legano l'utero femminile durante la gestazione, per sciogliersi

prematuramente alla morte o, a tempo debito, alla vita.

676 Cfr. Giustino, Apologia I 28, 1; 29, 1:in CTh. 5, 9, 1 e 2 (rispettivamente, nel 331 e 412 d.C.) si ribadisce
che l'esposto non pud esser tolto a colui che I'ha raccolto e allevato.

677 Posidippo di Cassandrea, Ermafrodito fr. 11 Edmonds.

678 Cfr. Plinio il Vecchio, Nat. hist. 28, 17, 59.

119



| ciarlatani, ma a volte anche gli scienziati, giuravano poi sull'effetto sicuro del fumo
delle lucerne spente appena calata la sera, delle pietre rotonde morse da cani furiosi
(ricercatissime ancora nel lll secolo d.C.), delle teste di grossi ragni seccate e confezionate
in sacchetti di pelle di daino prima del sorgere del sole®®.

Le ostetriche e le prostitute di periferia, che decantavano con Sorano le qualita
anticoncezionali della matrice e del cerume delle mule, divulgarono ampiamente
l'indiscussa funzionalitd antifecondativa dei suffumigi di zoccolo d'asino bruciato
lentamente®8.

E — con l'autorevole parere di anziane levatrici, che avevano di fatto competenza su
tutta la sessualita femminile, e di praticone esperte — le donne dei ceti subalterni si
raccontavano i risultati eccezionali ottenuti camminando o saltando sopra il sangue
mestruale®®’, le uova di corvo (che avrebbero fatto abortire attraverso la bocca®®?), le vipere
e i serpenti®® (vivi o morti) e le radici dei ciclamini.

In eta giustinianea si raccomandavano ancora il fegato di gatto legato al piede sinistro
ovvero l'utero di leonessa ...

4. Ma chi erano le donne che abortivano, magari anche spontaneamente? Un po' tutte, a
quel che pare. Giovenale, nella prima eta antonina, sembra paradossalmente credere che
il fenomeno fosse limitato solo ai ceti senatorio ed equestre: ma lo fa solo per violenta
polemica antifemminista contro le matrone nobili e ricche, che forse avrebbe voluto
conoscere meglio ...

In effetti, nonostante le diffuse remore e l'inevitabile approssimazione delle
informazioni, sempre maschili e filo-oligarchiche, e dei dati storici scarsamente sensibili al
quotidiano, possiamo affermare che l'incidenza sociale dell'aborto era altissima in tutta la
societa romana (nel 2022 — dati ufficiali®® — 5,6 italiane su 100, tra i 15 e i 49 anni, sono
ricorse alla «interruzione volontaria di gravidanza» legale: 15 % nel trentennio 1980-2010):
senza peraltro giungere a ipotizzare una natalita controllata e programmata, che, proprio
anche attraverso la rivalutazione e il recupero delle piu antiche tecniche anticoncezionali, &
solo degli ultimi secoli.

Ma, mentre per chi aveva potere o denaro®® le operazioni, quali che esse fossero,
risultavano rapide, comode e discrete (e naturalmente avvolte in una inevitabile ed efficace
omerta di casta), per le altre categorie, e non solo le piu sfruttate e degradate, era
incombente la condanna dell'opinione pubblica (maschile) — non a caso, forse, gia Virgilio®®
avrebbe collocato i feti abortiti [0 i lattanti?] nel suo "Limbo" — e della giustizia in alcuni casi:
e, non raramente, una morte dolorosa e solitaria, quella ad esempio che rischid la Corinna
di Ovidio®8’,

679 Cfr. Plinio il Vecchio, Nat. hist. 29, 27, 85.

680 Cfr. Plinio il Vecchio, Nat. hist. 28, 77, 251.

681 Cfr. Plinio il Vecchio, Nat. hist. 28, 23, 80.

682 Cfr. Plinio il Vecchio, Nat. hist. 30, 44, 130.

683 Cfr. Plinio il Vecchio, Nat. hist. 30, 43, 128 e 44, 129.

684 \/d. www.biodiritto.org/Biolaw-pedia/Docs/Ministero-della-Salute-Relazione-annuale-2024-sull-attuazione-
della-legge-194-1978.

685 Cfr. Giovenale, Sat. 6, 529 sgg.

686 Virgilio, Aen. 6, 426 sgg.

687 Cfr. Ovidio, Amores 2, 13, 1 sgg.: e, in generale, 2, 14, 38 sgg.

120



L'aborto, per tutta I'eta antica fu certo ordinariamente e progressivamente praticato
da donne sposate e non sposate, libere e liberte (e schiave): cantanti, ballerine e prostitute,
ma anche fanciulle deflorate e madri eccessivamente prolifiche dei ceti plebei, che
sfruttavano esperienze millenarie, magari adattandole a situazioni contingenti, con fantasia
e senso pratico.

Da una parte la ragazza plebea, che abitava nei quartieri dormitorio della Suburra,
violentata — fatto non infrequente®® — dal giovane ubriaco o prepotente, la cui famiglia
rinunciava in silenzio alla questione d'onore, se mai c'era ..., per non perdere l|'eventuale
vantaggioso matrimonio con l'artigiano o il bottegaio della porta accanto (che, italicamente
legato al mito della verginita, pretendeva una moglie anzitutto con I'imene intatto) e, in ogni
caso, per non mettere in imbarazzo sul piano sociale, non certo etico!, la propria famiglia.

Dall'altra, la donna che — spesso spinta dal marito (la cui autorizzazione, del resto, la
liberava da ogni responsabilitd) — cercava di risolvere drasticamente l'incubo di nascite a
ripetizione, per non vanificare I'economia agiata o anche solo di sussistenza della famiglia,
oppure tentava di attuare una forma di eutanasia (per non infrequenti tare ereditarie) di
fronte alla generalizzata incoscienza di partner egoisti e irresponsabili, 0 magari — com'é
luogo comune leggere nei poeti comici ed epigrammatici — voleva cosi occultare ed
eliminare le prove di avventure e relazioni extraconiugali ...

Assai rilevanti — tra quelle latamente economiche (l'aborto sistematico €, appunto, anche
frutto dell'avaritia, della ferma volonta di evitare il frazionamento dei patrimoni e mantenere
a ogni costo il benessere della gens, per i Padri della Chiesa®®) — le giustificazioni di ordine
personale e professionale.

Indubbiamente, Ovidio®, Seneca®"', Giovenale®?, Plutarco®?, Favorino®®* e molti
medici (Sorano in particolare) avevano buoni motivi, tra il | e il Il secolo d.C., nel denunciare
aspramente le donne privilegiate del loro tempo che abortivano per salvaguardare la propria
freschezza e bellezza, senza correre il rischio di rughe o smagliature: e, quel che era
ritenuto ancor piu disdicevole, senza dover rinunziare a futuri piaceri sessuali, sospesi di
fatto — di diritto in ambiente giudaico, almeno dalla prima meta del lll secolo a.C.%%, e quindi
cristiano — durante la gravidanza e il lungo allattamento, che si cercava appunto di eludere
nei ceti superiori (come denunziano a chiare lettere Favorino®%® e Plutarco: in tempi piu
recenti, Rousseau ...), nonostante le raccomandazioni e incentivazioni degli imperatori
Antonini.

Ma, parallelamente, si aveva una qualche comprensione per le donne dei ceti
inferiori, gia cariche di figli®®’, e specialmente per quelle pubbliche: la ballerina, la cantante,
la suonatrice, la cortigiana, dovevano essere sempre attraenti e gradevoli per I'esigente
pubblico, specie maschile. E nulla avrebbe potuto irritare gli spettatori, o gli invitati a una

688 Cfr., per la prima eta repubblicana, Dionigi di Alicarnasso, Antichita romane XI, 10, 3.
689 Cfr., ad esempio, Ambrogio, Hexaem. 5, 18, 58.

69 \/d. Ovidio, Amores 2, 14, 7.

691 Vd. Seneca, Ad Helv. 16, 3.

692 \/d. Giovenale, Sat. 6, 594 sgg.

693 \/d. Plutarco, Precetti per mantenere la salute 22 = Moralia 134.

694 In Gellio, Noct. Att. 12, 1, 8 sgg.

695 Nel Primo Testamento almeno da Qoelet 3, 5 (prima meta del lll secolo a.C.).

6% |n Gellio, Noct. Att. 12, 1, 4 sgg.

697 Cfr., ad esempio, Plinio il Vecchio, Nat. hist. 29, 27, 85.

121



cena, piu di "un ventre colmo", si osservava: nella prima eta imperiale correva sulla bocca
dei Romani ben informati la vicenda salace di un increscioso abboccamento con una
fanciulla incinta ...

La disponibilita totale del proprio corpo, per quanto possa apparire eticamente
discutibile e fors'anche cinica, appariva una drammatica necessita per queste categorie di
lavoratrici femminili (come stanno a dimostrare ad esempio, ancor prima del 1.000 a.C., le
gia citate sepolture di immaturi ad Abido, nella necropoli egizia delle cantanti e prostitute
sacre).

Per la loro stessa bassa o infima condizione sociale, non potevano d'altro canto certo
contare sul silenzio o sulla connivenza che I'imperatore Domiziano, alla fine del | secolo
d.C., pare abbia facilmente ottenuto in vita per la nipote / amante Giulia, da lui piu volte
messa incinta, si diceva, e piu volte fatta abortire, perché da lei non voleva avere figli, fino
all'ultima fatale espulsione del feto [vd. supra, paragrafo 1].

La posizione degli antichi, si ricordi, era sempre stata di condanna generale, maschile
naturalmente, anche se solo verso la fine del secondo Millennio a.C. (?) si ebbe
I'equivalenza aborto = omicidio di un essere vivente, teorizzata dalla religione iranica di
Zarathustra e quindi riproposta in Grecia — secoli dopo — da Ippocrate (che, diversamente
da Empedocle, affermo la natura animata del feto, venendo seguito anche da Tertulliano®%)
e dal logografo Lisia in un suo perduto discorso Sull'aborto®%°.

La discussione etico-filosofica, prima che scientifica, su questa definizione e sulla
conseguente "impurita" dell'aborto si mantenne naturalmente viva nelle epoche seguenti in
tutti gli uomini di cultura greci ed ellenistici, grazie soprattutto ad Aristotele’®® che — su base
ippocratica, ma senza giudizi di merito — arrivod a fissare l'inizio della forma umana al 40°
giorno per i maschi, all'80° per le femmine (secondo una durevole convinzione, ancora di
Tertulliano™’ e altri cristiani, della pit lenta formazione del feto femminile), giustificando
indirettamente, quindi, I'aborto perlomeno nei 39 giorni precedenti.

(L'Organizzazione Mondiale della Sanita fissa al 196° giorno, I'ltalia [per la legge nr. 194 del
19787%2] al 180° giorno, il limite entro cui l'interruzione di gravidanza viene considerato
aborto — spontaneo, quando non c'e intervento medico, nelle prime settimane; volontario,
entro il 90° giorno; terapeutico, fino alla 162 settimana —: dopo di questa data si parla di
nascita prematura.)

Ma del problema sociale e umano della donna neppure un cenno, se non da parte della
medicina, e sul piano fisiologico: per il mondo classico, del resto, si pud solo parlare di
interventi e repressioni specifiche effettuate dai piu antichi legislatori contro I'aborto inteso
come sottrazione di braccia allo stato, e poco piu.

Secondo la tradizione, i mitici re romani Romolo e Numa Pompilio nell'VIII/VII secolo
a.C., Licurgo di Sparta e Solone di Atene nel VII/VI secolo a.C. e tutti i giurisperiti del bacino

698 Tertulliano, De anima 25, 5.

699 \/d. Lisia, Sull'aborto fr. 8 Thalheim.

700 Cfr. in Censorino, De die nat. 11, 7.

701 Tertulliano, De anima 36, 4.

792 www.gazzettaufficiale.it/eli/id/1978/05/22/078U0194/sg.

122



del Mediterraneo, ebrei anzitutto, avrebbero vietato e punito I'aborto e le persone che lo
avessero facilitato, mettendo al bando i metodi e gli strumenti necessari.

Neppure l'imperatore Augusto, tuttavia, pur sensibile alla consolidata convinzione
che l'aborto — specie procurato — non era diverso da un atto di morte, intervenne
penalmente, secondo una consolidata tradizione giuridica romana (almeno fino all'eta degli
imperatori Antonini): ma si impegno, altresi, ad attuare un'opera di generale dissuasione,
aiutato in questo dal paganesimo ufficiale, che prevedeva al riguardo [I'esclusione
temporanea dalle liturgie (gia nell'Ellade, in ogni caso, fin dal IV/IIl secolo a.C. & testimoniato
epigraficamente l'interdetto dell'accesso al tempio per quaranta giorni alla donna che
avesse abortito ...).

Nell'ambito di un articolato programma di moralizzazione della vita pubblica, aveva
codificato — nella sua legislazione "matrimoniale" [— supra, capitolo 4.6] — una specie di
diritto di famiglia, inserendovi una serie di leggi demografiche: chiaro tentativo di rallentare
il preoccupante diffondersi dell'aborto anche in ambienti tradizionalmente sani e di frenare
qguella che noi definiremmo crescita-zero.

Il dilagare a ogni livello — pure all'interno del palazzo imperiale — delle pratiche
abortive costringeva, tuttavia, anche il dominus Settimio Severo a intervenire ufficialmente
per garantire forza-lavoro allo stato e soldati all'esercito negli anni a venire. Agli inizi, cosi,
del lll secolo si giunse, per la prima volta a Roma, a condannare la donna coniugata che si
fosse procurata I'aborto — di questa sola tipologia, di fatto, si occupa il diritto romano di quel
tempo ... — persino alla pena dell'esilio temporaneo’®3, perché defraudava il marito, anche
se divorziato, e la sua gens della legittima discendenza (I'autorita ecclesiastica la escludeva
dalla comunita cristiana e, nel caso, la scomunicava).

E Giustiniano, piu di trecento anni dopo, confermava la costante penalizzazione delle
donne, come sempre le uniche responsabili secondo la millenaria ottica maschile: fra le
cause di ripudio della moglie o annullamento del matrimonio, infatti, poneva in primo piano
— sulla scorta di quanto gia disposto nel Codice Teodosiano di un secolo prima — anche il
procurato aborto.

Si era tuttavia gia in piena éra cristiana (nel 392 il paganesimo viene proscritto di
fatto dall'imperatore Teodosio 17%4), con tutte le problematiche e le discussioni teologico-
morali, innestate sulla salda tradizione giudaico-ellenistica, che fin dai primordi’® vietava
categoricamente e nettamente sotto differenti valutazioni religiose ed etiche non solo
I'aborto, ma — con i neostoici, in particolare Musonio Rufo ed Epitteto, e col neoaccademico
Favorino’® — anche l'infanticidio, per il quale nel 374 & comminata la pena di morte alla
madre e ai suoi complici’?’, e I'esposizione dei neonati’®® («un delitto» aveva ribadito il
filosofo e martire cristiano Giustino’®, a meta del Il secolo d.C.: messo sostanzialmente
sullo stesso piano dell'infanticidio, come si € gia visto, dall'imperatore Costantino | il
Grande’'?).

703 Cfr.in D. 47,11, 4; 48, 8, 8 e 19, 39.

704vd. CTh. 16, 10, 12 (8 novembre 392).

705 Cfr. Didaché 2, 2 (fine del | secolo d.C.).

708 |In Gellio, Noct. Att. 12, 1, 9.

707 Cfr. CTh. 9, 14, 1.

708 Cfr., a meta del Il secolo d.C., gli Oracoli sibillini cristiani 3, 281-282.
709 Giustino, I Apol. 27, 1: e cfr., piu tardi, Minucio Felice, Oct. 30, 2.

710 Cfr. CTh. 11, 27, 1.

123



Il nascituro, infatti, & ferma e comune convinzione abbia gia I'anima nel ventre della
madre — al momento stesso del concepimento (per Tertulliano’'", Gregorio di Nissa, Basilio
di Cesarea’'?, papa Paolo VI, ...) o in una fase posteriore (per Tommaso d'Aquino, che
attinge ad Aristotele: e Alfonso de' Liguori, Antonio Rosmini, ...): e dunque, anche in caso
di morte prematura, argomenta Agostino’'3, & destinato alla risurrezione.

5. E certo che le rigide posizioni progressivamente assunte nei primi secoli d.C. dalle
autorita laiche e religiose, pagane e cristiane, corrispondevano a una moralita popolare
diffusa, quanto contraddittoria e alla fine ambigua: e a una sconcertante sottovalutazione
del femminino — come del resto si € gia visto — tra gli Apologisti, i Padri della Chiesa e le
gerarchie ecclesiastiche in genere, che paiono spesso soffrire di una sorta di misoginia
strutturale oltre che funzionale, del tutto estranea al Fondatore.

La gravidanza, peculiarita propriamente femminile, e il parto (il cui spazio fisico, di
fatto, resta incompatibile con I'uomo almeno fino all'eta dell'llluminismo) vengono da sempre
— implicitamente o esplicitamente — considerati una tara sociale dal mondo maschile, tanto
piu ora, nell'impero cristiano, alla luce di una virginitas vieppiu esasperata: le doglie, del
resto, sono gia per I'immaginario collettivo ebreo I'angoscia, il «dolore» insopportabile per
eccellenza e l'esperienza della debolezza’'“ ...

Secondo l'efficace, quanto sconcertante e programmata valutazione di Girolamo,
sopra citata, la donna sposata deve solo aspettarsi

«il ventre che si gonfia, il bambino che vagisce, la rivale che procura tormento, la cura
della casa che e fonte di preoccupazione e la morte che da ultima recide tutti questi
beni immaginari ...»""°.

L'attesa di un figlio &, in effetti, cosa tanto sconcia — Girolamo parla di foeditas’'® — da
spingere le gerarchie ecclesiastiche a consigliare alla gestante, gia dal IV secolo, di non
entrare in chiesa per non "contaminare" la casa di Dio: e tanto duratura da prevedere per la
donna, secondo una prassi millenaria d'origine mosaica e testimoniata anche altrove’'” (ma
non a Roma), sopravvissuta fin quasi al giorno d'oggi, la quarantena e la purificazione
pubblica post partum ...

Se poi moriva durante o in conseguenza del parto (che € di per sé condizione tra la
vita e la morte, disdicevole «a causa del sangue e delle doglie»'8), le toccava — proprio per
l'impurita riconosciuta del suo stato — la sepultura inhonesta, fuori dallo spazio cittadino o

711 Tertulliano, De anima 37, 2 e 4.

712 Basilio, Lett. canon. 1,2 e 8; 2, 32; 3, 52.

713 Agostino, Civ. Dei 22, 13.

714 Cfr. nel Primo Testamento, ad esempio, Geremia 4, 31; 22, 23; 30, 6 sgg. (fine del VIl secolo / inizi del VI
secolo a.C.), ecc.: i dolori del parto, del resto, sono la metafora tipica per descrivere le calamita che minacciano
Israele (cfr. Isaia 13, 8 e 26, 17; Osea 13,13).

715 Girolamo, Epist. 22, 2.

716 Cfr. Girolamo, Epist. 107, 11: ma gia in questo senso, pil sfumati, Tertulliano e Clemente Alessandrino
[vd. supra, capitolo 5].

717 40 giorni erano previsti in Israele (Levitico 12, 2 sgg.: e Luca, Vangelo 2, 22) e in Grecia (Censorino, De die
nat. 11, 7).

718 Plutarco, Sull'amore 15 = Moralia 758: e, per l'accostamento alla morte, Clemente Alessandrino, Stromata
3,6,45.

124



nelle fosse comuni in terra sconsacrata, come le streghe e, in eta medievale / moderna, le
attrici da strada, le prostitute, ecc.
Anche la morte €& «selvaggia» (Philippe Ariés) per le donne ...

Cio tuttavia, una volta che la vita & concepita il credente deve preservarla fino in fondo:

«... € un‘anticipazione dell'omicidio impedire la nascita, né conta che si sopprima
un'anima gia nata o quando sta nascendo. E gia uomo chi sta per diventarlo: ogni
frutto é gia tale nel seme»™°.

Se compatte e severe sono le condanne dell'atteggiamento pagano verso gli immaturi e i
neonati fin dai primi Apologisti, ancor piu inquietanti sono le pene immaginate o raffigurate
per le pratiche abortive nell'immaginario collettivo cristiano, pene, & naturale, comminate
per lo piu alle donne, «assassine [parricidae] di un figlio non ancora nato»’2°: gia il Concilio
spagnolo di Elvira (Granada) prevedeva ufficialmente, nel 305 ca., la scomunica piu
piena’?!.

Nella diffusa Apocalisse di Pietro, ad esempio, letta nelle comunita cristiane almeno
fino all'eta severiana’?? e solo un paio di secoli dopo dichiarata apocrifa, le madri che si
sono liberate del feto, sia o non sia di origine extraconiugale, vengono scaraventate nel
fuoco inestinguibile assieme agli omicidi, accecate dai figli immaturi e divorate da animali
carnivori’? ...

Questo cupo, a volte granguignolesco quadro, che anticipa di quasi un millennio le
allucinanti visioni dell'eta medievale, aveva un suo preciso parallelo proprio
nellemarginazione e svalutazione di tante donne integrate e non integrate, eterne
subalterne della storia.

La formalistica e correa societa maschile continuava a condannare spietatamente e
ipocritamente le colpevoli di aborto confesso, quale che esso risultasse, come se fossero le
donne sole a concepire, partorire, abortire ...

Se pagane, si € gia visto, risultavano in ogni caso escluse dal novero delle persone
"perbene" e ben accette alla societa; se cristiane, venivano espulse — quando non
scomunicate «fino alla morte»’?* se il feto abortito era di origine adulterina — dalla comunita
ecclesiale.

Alla tragedia personale si aggiungeva, cosi, una sorta di sottile persecuzione
psicologica e una angosciosa ibernazione religiosa, giuridica e civile: cui riuscivano a
sottrarsi, ancora una volta, solo le donne di conto, che si ritiravano nei loro ben protetti
palazzi o nei monasteri, non certo la stragrande maggioranza delle donne comuni, cacciate
inesorabilmente ai margini della societa e della vita.

719 Tertulliano, Apol. 9, 8: e cfr. Minucio Felice, Oct. 30, 2.

720 «... necdum nati filii parricidae»: Girolamo, Epist. 22, 13, coerentemente col diritto romano (vd. CTh. 9, 15,
1=CIL9,17,1;, CTh. 11, 27, 1).

721 Cfr. can. LXIIl = Kirch 343" — www.benedictus.mgh.de/quellen/chga/chga_037t.htm.

722 Cfr. Fragm. Murator. 6, 71-73 = Kirch 161 — www.bible-researcher.com/muratorian.html.

723 Cfr. Apocalisse di Pietro 8 Grébaut (recensione etiopica): e Clemente Alessandrino, Egloghe profet. 41 e
48-49.

724 Cfr. il Concilio spagnolo di Elvira, del 305 ca., can. LXIlI = Kirch 343" —
www.benedictus.mgh.de/quellen/chga/chga _037t.htm.

125



Pure in questo caso, le differenze di casta e di ceto — reiterate da maschi per un mondo
sostanzialmente maschile — perpetuavano e approfondivano, come sempre, millenarie
ingiustizie e ipocrisie.

«Se resisteremo alla tentazione di accettare che altri arrivino a stabilire chi siamo,
allora sapremo far risplendere il sole racchiuso nella nostra anima.»"?®

725 pP_ Coelho, Il manoscritto ritrovato ad Accra, n. ed., Milano 2018, p. 65.

126



8. Le donne nell'impero romano:
mini biblio-sitografia recente (in lingua italiana)

Per prima, pratica informazione, voglio almeno ricordare — con i due classici J. J. Bachofen,
Il matriarcato. Ricerca sulla ginecocrazia nel mondo antico nei suoi aspetti religiosi e
giuridici, 1-Il, n. ed., Torino 2016 [Das Mutterrecht: eine Untersuchung C(ber die
Gynaikokratie der alten Welt nach ihrer religisen und rechtlichen Natur, Stuttgart 1861 =
archive.org/details/dasmutterrechte00goog/page/n7/mode/2up ?view=theater = Frankfurt a.
Main 2022] e M. Foucault, Storia della sessualita, 1-4, Milano 2013-2019 [Histoire de la
sexualité, 1-4, Paris 1976-2018] — alcune opere generali recenti in lingua italiana:

P. Grimal, L'amore a Roma, Milano 1964 (L'amour a Rome, rist., Paris 1988)

Etica sessuale e matrimonio nel cristianesimo delle origini, cur. R. Cantalamessa, Milano 1976
V. A. Sirago, Femminismo a Roma nel primo Impero, Soveria Mannelli (CZ) 1983

L. Peppe, Posizione giuridica e ruolo sociale della donna romana in eta repubblicana, Milano
1984

A. Rousselle, Sesso e societa alle origini dell'eta cristiana, Roma-Bari 1985 (Porneia, de la
maitrise du corps a la privation sensorielle. ll° et |V siécles de I'ére chrétienne, Paris 1983
=2019)

V. A. Sirago, Cicadae noctium. Quando le donne furono monache e pellegrine, Soveria
Mannelli (CZ) 1986

O. Kiefer, La vita sessuale nell'antica Roma, Milano 1988 = 1995 (Sexualleben im antiken
Rom, Berlin 1933)

C. Petrocelli, La stola e il silenzio. Sulla condizione femminile nel mondo romano, Palermo 1989
C. Mazzucco, «E fui fatta maschio». La donna nel cristianesimo primitivo (secoli I-1ll),
Firenze 1989

La donna nel pensiero cristiano antico, cur. U. Mattioli, Genova 1992

Roma al femminile, cur. A. Fraschetti, Roma-Bari 1994

J. N. Adams, Il vocabolario del sesso a Roma, Roma 1997 (The Latin Sexual Vocabulary,
London 1982 = rist., Baltimora 1990 =
monoskop.org/images/7/79/Adams_JN_The_Latin_Sexual _Vocabulary.pdf)

Gli affanni del vivere e del morire. Schiavi, soldati, donne, bambini nella Roma imperiale, 2
ed., cur. N. Criniti, Brescia 1997

L'eros difficile. Amore e sessualita nell'antico cristianesimo, cur. S. Pricoco, Soveria
Mannelli (CZ) 1998

N. Criniti, "Imbecillus sexus”. Le donne nell'ltalia antica, Brescia 1999 [prima edizione di
questo contributo]

G. Rizzelli, Le donne nell'esperienza giuridica di Roma antica, Lecce 2000

S. B. Pomeroy, Donne in Atene e a Roma, Torino 1978 — Dee, prostitute, mogli, schiave.
Donne in Atene e a Roma, rist. n. ed., Milano 2003 (Goddesses, Whores, Wives, and
Slaves: Women in Classical Antiquity, New York 1975)

D. Gourevitch - M.-Th. Raepsaet-Charlier, La donna nella Roma antica, Firenze-Milano 2003
(La femme dans la Rome antique, Paris 2001)

127



Donna e lavoro nella documentazione epigrafica, curr. A. Buonopane - F. Cenerini, Faenza
(RA) 2003

F. Cavaggioni, "Mulier rea”. Dinamiche politico-sociali nei processi di donne nella Roma
repubblicana, Venezia 2004

Donna e vita cittadina nella documentazione epigrafica, curr. A. Buonopane - F. Cenerini,
Faenza (RA) 2005

F. Cenerini, Dive e donne. Mogli, madri, figlie e sorelle degli imperatori romani da Augusto
a Commodo, Imola (BO) 2009

P. Brown, Il corpo e la societa. Uomini, donne e astinenza sessuale nel primo cristianesimo,
Torino 1992 — rist. n. ed., Torino 2010 (The Body and Society: Men, Women and Sexual
Renunciation in Early Christianity, New York 1988 =
archive.org/details/bodysocietymenwo0000brow)

T. Spagnuolo Vigorita, Casta domus. Un seminario sulla legislazione matrimoniale
augustea, 3 ed., Napoli 2010

G. Sissa, Eros tiranno. Sessualita e sensualita nel mondo antico, rist., Roma-Bari 2010

|. Sandei, «Vita vinum est»: il controverso rapporto donna-vino a Roma tra | secolo a.C. e |
secolo d.C., "Societa, Donne & Storia", V (2010), pp. 1-66

F. Cenerini, La donna romana. Modelli e realta, rist. n. ed., Bologna 2013

E. Cantarella, L'ambiguo malanno. Condizione e immagine della donna nell'antichita greca
e romana, rist. n. ed., Milano 2013

Ead., Dammi mille baci. Veri uomini e vere donne nell'antica Roma, rist., Milano 2015

Ead., Passato prossimo. Donne romane da Tacita a Sulpicia, rist., Milano 2015

M. Perroni, Le donne di Galilea. Presenze femminili nella prima comunita cristiana, Bologna
2015

N. Criniti, "Infans" e "adulescens" a Roma: identita negate, identita temute, "Ager Veleias",
11.03 (2016), pp. 1-21 [www.veleia.it]

E. Cantarella, Secondo natura. La bisessualita nel mondo antico, n. ed., Milano 2016

La famiglia tardo antica. Societa, diritto, religione, curr. V. Neri - B. Girotti, Milano 2016

G. Duby - M. Perrot, Storia delle donne in Occidente, | [L'Antichita], cur. P. Schmitt Pantel,
rist., Roma-Bari 2017 (Histoire des femmes en Occident. Tome 1, L'Antiquité, Paris 2002)
P. Veyne, La vita privata nell'lmpero romano, rist., Roma-Bari 2018 (La Vie privée dans
I'Empire romain, Paris 2015)

Lo spazio della donna nel mondo antico, curr. M. Del Tufo - F. Lucrezi, Napoli 2019

N. Lapini, Imperatrici, matrone, liberte. Volti e segreti delle donne romane, Livorno 2020

S. Levin-Richardson, Il lupanare di Pompei. Sesso, classe e genere ai margini della societa
romana, Roma 2020

A misura di bambino. Crescere nell’antica Roma, curr. F. Paolucci - L. Camin, Livorno 2021
E. Cantarella - E. Miraglia, Le protagoniste. L'emancipazione femminile attraverso lo sport,
Milano 2021

L. Braccesi, Dissolute e maledette. Donne straordinarie del mondo antico, Roma 2022

F. Giumetti, "Soluto matrimonio dotem reddi." Profili ricostruttivi dello scioglimento del
matrimonio e della disciplina giuridica della dote, Torino 2022

E. Pischedda, I Greci, i Romani e ... le donne, Roma 2022

B. Biscotti, L'altra meta della storia antica. Le matrone romane tra dimensione pubblica e
privata, Milano 2022

128



E. Schussler Fiorenza, In memoria di lei. Una ricostruzione femminista delle origini cristiane,
rist., Torino 2022 (In Memory of Her. A Feminist Theological Reconstruction of Christian
Origins, Norwich 1983 sgg.)

G. Brescia - M. Lentano, Scrivere di donne in Roma antica. La letteratura latina in ventuno
figure femminili, Roma 2024

F. Puccio, | Greci, i Romani e ... I'amore, Roma 2024

N. Criniti, Le donne nellimpero romano, "Ager Veleias", 20.11 (2025), pp. 1-130
[www.veleia.if]

Un motore di ricerca particolarmente utile, pur dopo alcune vicissitudini "editoriali", &
Diotima. Materials for the Study of Women and Gender in the Ancient World [diotima-
doctafemina.org], che copre tutto l'universo femminile antico, con peculiare attenzione ai
lavori anglosassoni (e fonti tradotte), specialmente per quanto riguarda condizioni, funzioni
e ruoli delle donne, ma & pure ricco di indicazioni sulla piu generale storia sociale del
Mediterraneo.

Nel 2013, per iniziativa in particolare di studiose e studiosi franco-italiani, & stato
formato il "Groupe International d'Etudes sur les Femmes et la Famille dans la Rome
Antique / GIEFFRA" [sites.google.com/unive.it/gieffra], rete interdisciplinare di specialisti
«per promuovere attraverso I'analisi delle fonti antiche studi sulle donne e sulla famiglia nel
mondo romano»’26.

A partire da Donne in Roma antica: bibliografia ragionata (2015), "Ager Veleias", 11.16
(2016), pp. 1-36 [www.veleia.if] fino a Donne a Roma antica: biblio-sitografia ragionata
(2021), "Ager Veleias", 17.09 (2022), pp. 1-43 [www.veleia.if] & stata annualmente
pubblicata in AGER VELEIAS [www.veleia.if] una bibliografia complessiva, dettagliata,
ragionata e critica, sulle donne e il loro mondo nell'eta antica, romana soprattutto.

In esse, naturalmente, non si intendeva né si poteva presentare una completa e
analitica rassegna sullo status quaestionum riguardante la donna romana, pagana e
cristiana pre-medievale, per ovvi motivi di opportunita e di spazio, ma si € voluto almeno
offrire una selezione consapevole e mirata di opere e studi usciti per lo piu in anni recenti,
funzionale anche ai capitoli 3-7 di questo contributo.

Qui riproduco lo schema generale dell'ultimo Donne a Roma antica: biblio-sitografia
ragionata:

A. Premessa

B. Opere generali sulle donne antiche

C. L'eros nel mondo greco-romano

D. Le donne romane pagane

E. Le donne romane cristiane dei primi secoli

F. Contraccezione, aborto, esposizione, infanticidio nel mondo classico.

726 \/d. sites.google.com/a/unive.it/gieffral.

129



Le abbondanti, anche se non esaustive, indicazioni ivi raccolte — come ricordo — sono
naturalmente personali, ma non arbitrarie, e dipendono dalle competenze, conoscenze e
curiosita specifiche dell'autore a partire dagli anni Ottanta del secolo scorso, quasi mai dalle
sue simpatie: i contributi appartengono, in effetti, alla ricerca storiografica dell'ultimo
cinquantennio, salvo doverose eccezioni, ma da essi si puod ricavare agevolmente tutta la
bibliografia scientifica precedente’?”.

A Donne a Roma antica: biblio-sitografia ragionata, dunque, rimando
preliminarmente per ogni altra informazione sulle numerose problematiche correnti,
dedicate / legate al variegato e controverso mondo femminile antico e in questa sede
affrontate o discusse.

19 giugno 2025 (ultima modifica: 21 gennaio 2026)

© - Copyright — www.veleia.it

727 Per i problemi connessi con la morte, i suoi miti e le sue liturgie nel mondo romano vd. N. Criniti, «Mors
vitam vicit»: morte e morti nel mondo romano, "Ager Veleias", 20.05 (2025), pp. 1-61 [www.veleia.if] e "Mors
antiqua": biblio-sitografia sulla morte e il morire a Roma (2023), "Ager Veleias", 19.04 (2024), pp. 1-53
[www.veleia.it].

130



